
Veritas Analitik Felsefe Dergisi 1



 Veritas Analitik Felsefe Dergisi 2

İmtiyaz Sahibi
Abdullah Asım Gökmen

Genel Yayın Yönetmeni
Abdullah Asım Gökmen

Sorumlu Yazı İşleri Müdürü
Ahmet Oğuz Yemenici

Editörler
Abdullah Asım Gökmen

Ahmet Oğuz Yemenici

Logo Tasarım
Taha Akif Özarslan

Kapak Tasarım
Taha Akif Özarslan

İletişim
veritasdergisi@gmail.com

Yazıların hukuki sorumluluğu yazarlara aittir.

Dergideki yazılar kaynak gösterildiği müddetçe kullanılabilir.

Yıl: 1 – Sayı: 2 – Nisan 2025



 Veritas Analitik Felsefe Dergisi 1

İçindekiler
Manifestomuz...................................................................................................... .2

Editör’den.............................................................................................................3

Aktüelizm ile Ana Akım Modal Mantık Barıştırılabilir Mi? – Ahmet Oğuz 
Yemenici.............................................................................................................. .4

Akkirmani’nin İnsan İradesi Hakkındaki Vesileci Yaklaşımı ve Çağdaş 
Nörobilimsel Araştırmalar – Nazif Muhtaroğlu................................................ .13

Yeter Sebep İlkesi – Michael Della Rocca........................................................ .52

Duyu Verileri Fikri ve Dayanakları – Tuğra Kesenci........................................ .77

Çerçeveler ve Klasik Ontolojik Sorular – Ahmet Oğuz Yemenici.................... .89



 Veritas Analitik Felsefe Dergisi 2

Manifestomuz

Ülkemizde pek çok felsefe çalışmaları yapılmaktadır. Bu çalışmalar bazen 
üniversite bazlı, bazen toplulukların çalışmaları biçiminde, bazen de dergi 
yayımlamak suretiyle olmaktadır. Fakat bu çalışmalar genel manada Kıta 
Felsefesi denilen bir akımın önderliğinde yapılmaktadır. Kıta Felsefesi 
geleneğinden farklı, hatta tam tersi bir akım olan, bir gelenek daha vardır. 
Analitik Felsefe denilen bu gelenek Türkiye’de yavaş yavaş kendine yer 
edinmekle birlikte, deyim yerindeyse toy bir akımdır. Biz, dergi olarak, Analitik 
Felsefe Geleneğinin bizim bakış açımız olduğunu düşünmekteyiz. Bu alanda 
çalışma yapmak ve geliştirmek amacıyla bu dergiyi kurduk. Bizim bakış 
açımıza göre:

• Felsefe argümanlarla kendine yer bulan bir çalışmadır. Bir kimse, ortaya 
bir fikir atarsa onu mantıksal olarak temellendirilmelidir.

• Felsefecinin dili sade ve düzgün olmalıdır. Fikrine hiçbir etkisi 
bulunmayan şiirsellik metinde bulunmamalıdır.

• Felsefe, ister Pozitif Bilimler olsun, ister Din Bilimleri ister Sosyal 
Bilimler, bilimlerle kooperatif çalışmalar yapabilmelidir.

• Felsefe, topluma sirayet etme gücünün kendisinde bulunduğu bir 
alandır. Bu sebeple toplumsal olaylara karşı kayıtsızca bir çalışma 
düşünülemez.

Bu fikirlerden hareketle yapmak istediğimiz çalışmalarımız şunlardır:

• Sürekli bir dergi çıkartmak,
• Web sitemizde içerikler üretmek,
• Çeviri faaliyetleri yaparak dünyada felsefeyi takip etmek,
• Felsefenin yanı sıra Kelam, İslam Hukuku gibi Din Bilimleri, Sosyoloji, 

Psikoloji gibi Sosyal Bilimler, Fizik, Biyoloji gibi Pozitif Bilimler 
hakkında çalışmalar ortaya koymak.

Bu derginin entelektüel anlamda başarı kazanması dileğiyle,

Veritas Analitik Felsefe Dergisi



Veritas Analitik Felsefe Dergisi 3

Editör’den

Sevgili Okurlarımız,
Dergimizin yeni sayısını sizlerle buluşturmaktan mutluluk duyuyoruz. İkinci 
sayıyı çıkarmış olmanın verdiği istikrar duygusu gerçekten muazzam. Bu 
sayımızda metafizik ve zihin felsefesinin en derin konularından oluşan bir 
içerik listesiyle sizlerle beraberiz. Listenin üstünden kısaca geçmeme izin verin:

Aktüelizm gibi gayet sezgisel gözüken bir tez ile, yine sezgilerimizin formalize 
hale getirilerek oluşturulan modal mantık arasındaki gerilimi inceleyen ilk 
yazımızda, bu iki alanın nasıl bir araya getirilebileceğini tartışıyoruz.

İkinci yazımızda ise Nazif Muhtaroğlu’nun özgür irade hakkındaki makalesinin 
çevirisini sunuyoruz. Makale, özgür irade hakkındaki çeşitli bilimsel deneyleri 
de göz önünde bulundurarak, Mehmed Akkirmânî ’nin hem liberteryen hem de 
vesileci olan modelini tanıtıyor.

Sonraki çevirimiz, Michael Della Rocca’nın ‘PSR’ adlı makalesi. Bu yazıda; 
pek çok tartışmaya konu olup, çeşitli formülasyonları geliştirilmiş olan yeter 
sebep ilkesinin çağdaş bir savunusuyla karşılaşıyoruz.

Dördüncü yazımızda zihin felsefesi ve metafiziğin arasındaki sınırları 
silikleştirip; Bertrand Russel’ın, duyu-verileri konseptinden hareket eden 
argümanın ‘naif realizm’e nasıl bir problem oluşturduğunu inceliyoruz.

Son yazımızda ise, Rudolf Carnap’ın, klasik ontolojik sorulara olan eleştirisini 
inceleyip, bu soruların daha anlamlı bir şekilde sorulabileceğini iddia ettiği 
‘çerçeve’ perspektifini ortaya koyuyoruz.

Umarız ki konularımız ilginizi çeker ve derin beyin fırtınaları yapmanıza olanak 
tanıyıp, ele alınan problemlere kendi özgün çözümlerinizi getirmeniz açısından 
sizleri teşvik eder.

Saygılarımla, 

Ahmet Oğuz Yemenici 

Veritas Analitik Felsefe Dergisi Editörü 



 Veritas Analitik Felsefe Dergisi 4



 Veritas Analitik Felsefe Dergisi 5

Giriş
Bazı önermeler doğrudur ve bazı nesneler vardır. Birkaçı hariç neredeyse 

tüm filozoflar ve sağduyunun kendisi bu önermelerin yanlış olmasının ve bu 
nesnelerin  var  olmamasının  mümkün  olduğu  görüşündedir.  Modalite  veya 
modal  metafizik  olarak  adlandırılan  alan,  bu  tür  modal  iddiaların  doğası  ve 
analizi üzerine odaklanır. Modal iddialar, "zorunlu", "mümkün", "olumsal" gibi 
terimler  içerir.  Saul  Kripke'nin  öncü  çalışmaları  sayesinde  artık  bir  modal 
mantık ve onun mümkün dünyalar semantiğine sahibiz. Bu araçlar vasıtası ile 
modal  iddiaları  daha  titiz  bir  şekilde  ifade  edebiliyor  ve  onları  daha  ince 
nüanslara el verecek şekilde analiz edebiliyoruz. Kripke’nin öncü sistemi olan 
sistem-K zamanla T, B, 4 ve 5 gibi yeni aksiyomların eklenmesiyle, modaliteye 
ilişkin genel metafizik kabullere daha uygun yeni bir modal mantığa evrilmiştir. 
Bu yeni modal mantık, S5 veya "En Basit Niceleyici Modal Mantık (SQML)" 
olarak adlandırılır. Tüm bu inovatif ilerleme ve ivmeye rağmen, bu yeni formal 
dil  metafizik  sezgiler  ile  çeliştiği  iddia  edilen  bazı  sonuçlara  sahiptir.  Bu 
sonuçlar, doğrudan SQML’nin aksiyomlarından kanıtlanabilen, dolayısı ile dilin 
bir  formülü  olan  Barcan  ve  Ters  Barcan  Formülleridir.  Bu  uyuşmazlık  bazı 
filozofları  (Aktüelistler)  klasik  SQML'yi  terk  etmeye  kadar  götürmüştür 
(Menzel, 2022). En azından ilk safhada Aktüelizm’i sadece, ana akım modal 
mantıkla çeliştiği için reddetmek pek makul durmuyor. Zira pek çok filozofun 
Aktüelist olması ve birazdan görüleceği üzere, Aktüelizmin rasyonel temellere 
sahip makul bir teori olması, bundan çok daha fazlasını gerektirirdi. Bundan 
dolayı, eğer yapılabilirse, Aktüelizm ve SQML’yi uzlaştırmak çaba göstermeye 
değer bir proje gibi görünüyor. 

Bu  makalede,  önce  Barcan  Formülleri  bağlamındaki  tartışmayı 
açıklayacak,  ardından  Timothy  Williamson’nun  geliştirdiği  Zorunluculuk 
(Necessitism) görüşü ile formüllerin nasıl yorumlandığını inceleyeceğim. Daha 
sonra, Aktüelizm – İmkancılık (Possibilism) tartışmasını ve Barcan Formülünün 
bu tartışmadaki rolünü ele alacağım. Son olarak, Aktüelistlerin yeni bir modal 
mantık  aramasına  gerek  olmadığını,  çünkü  Zorunluculuğun,  Barcan 
Formüllerine  yönelik Aktüelist bir yorum sunabileceğini iddia edeceğim. 



 Veritas Analitik Felsefe Dergisi 6

Barcan Formülleri ve Zorunluculuk
Barcan Formülü,  SQML dilinin birer  teoremidir.  SQML; T,  B,  4  ve 5 

aksiyomlarının tümüne sahiptir. Dolayısıyla bu mantığın modellerinde dünyalar 
arasında denklik ilişkileri (equivalence relations) kurulabilir. SQML ayrıca sabit 
alan semantiğine (constant domain semantics) sahiptir, yani evrensel niceleyici 
(∀) tüm dünyalarda aynı alan (domain) üzerinde niceleme işlemi yapar. Yani, 
bir  mümkün dünyaki  “her/tüm” niceleyicisi  diğer  tüm dünyadakiler  ile  aynı 
obje kümesi üzerinde işlem yapar. Arthur Prior bu özelliklere sahip bir sistemin 
aynı  zamanda  Barcan  Formüllerini  de  birer  teorem  olarak  içerdiğini 
kanıtlamıştır  (Menzel,  2022).  Barcan  Formülü:  “eğer  bir  x  varlığının  Y ile 
nitelendirilmesi  mümkünse,  o  zaman  en  az  bir  x  vardır  ve  bu  x’in  Y ile 
nitelendirilmesi mümkündür” der. Formel olarak şöyle ifade edilebilir:

1. BF: ◇∃x (Fx) → ∃x◇(Fx)

2. CBF: ∃x◇(Fx) → ◇∃x (Fx)

Bunlar formülün bazı örnekleri olmakla birlikte 'Fx' kısmı değiştirilebilir. (Gx ˅ 
Hx)  veya  x'in  nitelendirildiği  herhangi  bir  formül  de  yazılabilir.  Barcan 
Formülünün doğru olması demek, bu şemanın her bir örneğinin doğru olması 
anlamına gelir.

Formül, de dicto modal ifadeleri de re modal ifadelere dönüştürür, ancak 
tartışmanın  kaynağı  tam  olarak  bu  değil.  Formülün  bazı  örnekleri  saçma 
görünen önermelere yol açıyor gibi görünüyor. Şu örneği ele alalım: “eğer Barış 
Manço'nun on birinci kardeşinin olması mümkünse, o zaman öyle bir şey vardır 
ki  bu şey mümkün olarak Barış Manço’nun on birinci  kardeşidir.” Bu tuhaf 
görünüyor  çünkü  önermenin  ön  bileşeninde  ifade  edilen  tek  şey  Barış 
Manço’nun  on  birinci  kardeşinin  var  olmasının  mümkün olduğudur.  Barcan 
Formülü ise bizi bunun kadar makul bir önermeden alıp: gerçekten de şu an var 
olan bir şeyin, mümkün olarak on birinci kardeş olduğuna götürür. Yani bu şey, 
ki o her ne ise, mümkün olarak Barış Manço’nun on birinci kardeşi olabileceği 
kadar,  olmadan  da  varlığını  sürdürebilir.  Bu  durumu  tüm  mümkün  objeler 
(possibilia)  için genelleştirirsek,  tüm mümkün objelerin var  olduğunu ve bu 
objelerin  bazı  özellikler  ile  nitelenmesinin  mümkün  olduğunu,  ama  bu 
özelliklerle nitelenseler de nitelenmeseler de yine de bir şekilde var olduklarını 
söylemiş  oluruz.  Bu  garip  çerçeve  Timothy  Williamson’nun  görüşüyle  bir 
anlam kazanabilir. 



 Veritas Analitik Felsefe Dergisi 7

Williamson tarafından öne sürülen Zorunluculuk, Barcan Formüllerine bir 
yorum sunar.  Bu yorumdan önce,  Zorunluculuğun ne iddia ettiğine bakalım. 
Zorunluculuk, basitçe, her şeyin zorunlu olarak bir şeyle özdeş olduğunu iddia 
eder. Yani her şeyin zorunlu olarak var olan bir şey olduğunu. Formel olarak 
şöyle ifade edilir:

3. □∀x □∃y x=y
Niceleyicilerin alanı (domain), her olası nesneyi içerir. Buradaki "her şey” ile 
kasdedilen, eğer içinde bulunduğu dünya aktüel dünya olacak olsa, var olacak 
olan tüm nesnelerdir (Williamson, 14). Yani kısaca mümkün olan tüm objeler 
kast edilmiş olur. Dolayısıyla, Zorunluculuk tüm mümkünlerin var olduğunu ve 
zorunlu olarak var olduğunu söyler. Bu nedenle, onlar aktüel dünyada da vardır. 
Barış  Manço'nun  on  birinci  kardeşi  veya  Obi-Wan  Kenobi,  Zorunluculukta 
gerçekten vardır çünkü ikisi de mümkündür (Possibilia). Ancak, onların varlığı 
ne somut (concrete) ne de soyuttur (abstract). Bu varlıklar üçüncü bir türdür: 
somut  olmayan  ancak  mümkün  olarak  somut  olabilen  varlıklar.[1]  Dikkat 
ederseniz bu ontoloji  Fatalist  veya Zorunlulukçu bir  ontoloji  değildir,  çünkü 
farklı  olası  dünyalar  hala  korunabiliyor.  Olası  dünyalar,  hangi  mümkünlerin 
somut  olduğu  ve  hangilerinin  olmadığı  temelinde  ayırt  edilip  ve 
bireyselleştirilebilir.  Aktüel  dünya,  hem  Barış  Mançoyu  hem  de  on  birinci 
kardeşini içerir, ancak Barış Manço somut bir varlığa sahipken (olumsal olarak) 
kardeşi somut olmayan ancak somut olmasının mümkün olmasına el veren bir 
varlığa  sahiptir.  Kardeşin  somut  olduğu  ve  Barış  Mançonun  olmadığı  veya 
ikisinin de somut olmadığı farklı bir dünyalar da vardır. Zorunluculuk, kardeşin 
somut özelliklerine sahip olmadan da var olabileceğini  iddia ettiği  için anti-
özcü bir görüştür. Zira Zorunluculukta bir varlık tüm özsel özelliklerine sahip 
olmadan  da  var  olabiliyor  gibi  görünüyor  (Williamson,  2-8).  On  birinci 
kardeşin ne fiziksel ne mental hiçbir özelliğe sahip olmasa bile “bir şey” olarak 
yine de var olabilmesi gibi. 
Ters  Barcan  Formülü’nün  durumu  Zorunluculuk  lehine  daha  da  güçlü  bir 
argüman veriyor gibi, çünkü formül zorunlu olarak Zorunluculuğu gerektiriyor:

1. (∃x ◇¬∃y x=y) → (◇∃x ¬∃y x=y)

2. ¬ ◇∃x ¬∃y x=y

3. ¬ ∃x ◇¬∃y x=y (MT, 1, 2)

4. ∀x □∃y x=y (olumsuzlamayı dağıtarak, 3)

5. □∀x □∃y x=y ( 4, Zorunluluk Kuralı) (Law of Necessiatation).



 Veritas Analitik Felsefe Dergisi 8

Aktüelizm-İmkancılık (Possibilism) Tartışması
Üçüncü tür varlıklar hakkındaki bu tarz konuşmalar, bir Empiristi rahatsız 

edebilir. Sanki soyut nesneler yeterli değilmiş gibi, Williamson şimdi üçüncü 
bir  türün  varlığını  öne  sürüyor.  Williamson,  bu  ontolojinin,  mevcut  modal 
mantığımız SQML'nin dikte ettiği şeyden başka bir şey olmadığını savunuyor. 
Yukarıda gördüğümüz gibi,  birkaç makul varsayım ve Barcan Formülleriyle, 
tümdengelimsel olarak Zorunluculuğa ulaşılabilir. Bu, Williamson için bir delil 
olsa  da  başka  biri  için  olmayabilir.  Bu  bölümde,  Zorunluculuğun,  bir 
Aktüelistin  benimseyebileceği  ve  Barcan  Formüllerinden  arınmış  bir  mantık 
arayışından  vazgeçmesini  sağlayabilecek  makul  bir  teori  olabileceğini 
savunacağım.  Ancak  önce,  Aktüelizm  ve  İmkancılık  arasındaki  tartışmayı 
tanımamız gerekiyor.

Aktüelizm, varoluşun tamamının aktüel varlıklarla tüketildiğini savunur. 
Yani,  gerçek/aktüel  olmayan,  dolayısı  ile  aktüel  dünyada olmayan bir  varlık 
yoktur (Menzel, 2022). Aktüelistler, fatalist olmak zorunda değildir, yani modal 
diskuru  reddetmezler.  Modal  ifadeleri,  Aristotelesçi  bir  şekilde  potansiyellik 
kavramına  dayandırarak,  modal  olmayan ifadelere  indirgemeye çalışabilirler. 
Ancak  genel  olarak,  Aktüelistler  için  modal  iddiaların  doğru  yapıcılarını 
bulmak  bir  sorun  olarak  kabul  edilmiştir.  İmkancılar  ise  aynı  sorunla 
karşılaşmıyor  gibi  görünür,  çünkü  olası  dünyalar  semantiğini  daha  ciddiye 
alabilir ve modal ifadeleri mümkün dünyalara ve "bir-mümkün-dünyada-doğru-
olma"  kavramına  dayandırabilirler  (Menzel,  2022).  Zira  İmkancılar  aktüel 
olmayan mümkün dünya ve objelerin de bir şekilde var olduğunu iddia ederler.

Aktüelistler  için  bir  diğer  sorun  Barcan  Formülleridir.  Daha  önce  de 
belirtildiği gibi bu formüller Barış Manço'nun on birinci kardeşi, Harry Potter 
veya  felsefi  zombilerin  (eğer  mümkünlerse)  gerçekten  var  olduğunu  söyler. 
Ancak ampirik ve tarihsel verilerimizden biliyoruz ki, bunlar aktüel dünyada 
hiçbir yerde bulunmamaktadır. Var olmaları taktirde ampirik gözlemler yoluyla 
kesin olarak gözlemlenmeleri beklenen bu objelerin, gözlemlenmedikleri aşikar. 
Bu  sebeple  bir   Aktüelist,  Barcan  Formülünün  artbileşeninden  (consequent) 
çıkan  varlıkların,  gerçek/aktüel  olmayan  varlıkların  varlığı  olduğu  sonucuna 
varır. Aktüelism ve Barcan Formülleri arasındakı gerilimin kaynağı budur.



 Veritas Analitik Felsefe Dergisi 9

Bir Aktüelist Teori Olarak Zorunluculuk
Barcan  Formülünün  SQML'nin  bir  teoremi  olması  nedeniyle,  bazı 

Aktüelist filozoflar yeni modal mantıklar aramıştır. Arthur Prior bu örneklerden 
biridir (Prior, 1959). Bu arayışın gereksiz olduğunu çünkü Zorunluculuğun bir 
Aktüelist  teori  olarak  okunabileceğini  ve  her  iki  Barcan  Formülüyle  de 
tamamen uyumlu olduğunu savunacağım. Bu nedenle,  birinin hem Aktüelist 
olup hem de her iki Barcan Formülünü de kabul edebileceğini savunacağım. 

Aktüelistler,  Barış  Manço’nun on birinci  kardeşi  için “aktüel  olmayan, 
aktüel  olması  mümkün olan,  ama var  olmayan bir  şeydir”  diyecektir.  Bunu 
demelerinin  tek  sebebi,  on  birinci  kardeşi  aktüel  olmayan  bir  obje  olarak 
görmeleridir. Şayet on birinci kardeş veya diğer mümkünlerin de aktüel olarak 
var olduğuna ve aktüel dünya dışında var olmadıklarına ikna olsalardı, Barcan 
Formülü ile bir problemleri kalmazdı gibi görünüyor. Williamson’a göre tüm 
mümkünlerin zorunlu olarak var  olduğunu biliyoruz.  Zorunlu olan bir  şeyin 
aktüel olması da aşikar duruyor. Dolayısı ile Williamson’un Zorunluculuğunda 
tüm  mümkünlerin  zorunlu  olmasından,  tüm  mümkünlerin  aktüel  olduğu 
sonucuna  varabiliriz.  Bu,  Aktüelistleri  ikna  etmeye  yaklaştığımızı  gösterir. 
Fakat  atılacak  bir  adım  daha  var:  mümkünlerin  sadece  aktüel  dünyada  var 
olduğunu göstermek.

Zorunluculuğun tüm mümkünlerin var olduğunu ve zorunlu olarak var 
olduğunu iddia ettiğini hatırlayın. Bu iddianın iki farklı yorumu yapılabilir:

i. Tüm mümkünler sadece gerçek dünyada var olup ve diğer dünyalarda 
var değildir.

ii. Tüm  mümkünler  hem  aktüel  dünyada  hem  de  diğer  dünyalarda  da 
vardır.

Bu yorumlar, yalnızca mümkünlerin zorunlu varlığına has değil, tüm zorunlu 
varlık iddialarına içkindir. Tanrı'nın zorunlu olarak var olduğu veya kümelerin 
zorunlu olarak var olduğu iddiaları da bu iki yoruma tabi tutulabilir. Örneğin, 
Tanrı'yı  ele  alalım.  Bir  teist,  Tanrı'nın  tüm dünyalarda  var  olduğunu,  çünkü 
Tanrı'nın  zorunlu  bir  varlık  olduğunu  iddia  ettiğinde,  iki  okuma  yapılabilir. 
Birincisi,  sadece  ve  sadece  tek  bir  Tanrı  olduğunu  ve  hangi  olası  durum 
gerçekleşirse gerçekleşsin, o tek Tanrı'nın var olacağını kasteder.  Bu okuma, 
Tanrı'nın yalnızca aktüel dünyada var olduğunu ve "Tanrı'nın tüm dünyalarda 
var olması" ifadesinin yalnızca o tek gerçek Tanrı'nın tüm olası durumlarda var 



 Veritas Analitik Felsefe Dergisi 10

olacağını ifade ettiğini söyler. Diğer bir okuma ise, kelimenin tam anlamıyla 
Tanrı'nın gerçekten tüm dünyalarda var olduğunu, yani Tanrı ile aktüel dünya 
arasında  ayrıcalıklı  bir  ilişki  olmadığını  kasteder.  Bir  anlamda,  bu  okuma, 
sayısız özdeş Tanrı kopyasının var olduğunu söylemiş olur.

Benzer şekilde, Mümkünler konusunda da, ilk okuma, yalnızca bir 'kopya' 
mümkünler  olduğunu,  yani  tüm  mümkünlerin  sadece  aktüel  dünyada  var 
olduğunu iddia eder. Bu okumada mümkünlerin zorunluluğundan kasıt, şartlar 
ve durumlar (state of affairs) hangi şekilde olursa olsun mümkünler yine de var 
olurdu  demektir.  Williamson,  bu  okumalardan  hangisinin  Zorunluculuğun 
doğru  okuması  olduğunu belirtmez.  Zaten  Aktüelizm-İmkancılık  tartışmasını 
anlamsız  olarak  görür  (Williamson,  23-25).  Ancak,  zorunluluk iddiaları  için 
standart okumanın genellikle ilki olduğu söylenebilir. Tanrının, kümelerin veya 
önermelerin  zorunlu  olarak  var  olduğunu  söylediğimizde,  onların  tüm 
dünyalarda özdeş kopyalarının var olduğunu kastetmeyiz. Yalnızca, tüm olası 
hikayelerde, gerçekliğin tanınmayacak haller alabileceği en uç ihtimallerde bile 
onların zorunlu olmalarından dolayı yine de var olacağını söylemiş oluruz.

Mümkünlerin  zorunlu  varlığı  iddiasından,  onların  aktüel  olarak  var 
olduğunu çıkarmıştık. Şimdi de ilk okumayı benimseyerek mümkünlerin sadece 
ve sadece aktüel dünyada var olduğu sonucuna vardık. Bu, On birinci kardeş, 
Harry  Potter  ve  diğer  tüm  mümkünlerin  aslında  aktüel  entiteler  olduğu 
anlamına  geliyor  ki  bu  Aktüelismin  kabul  edebileceği  bir  şey.  Yani,  Barcan 
Formülün’ün  artbileşeninden  çıkan  ve  ilk  kertede  garip  duran  bu  varlıklar, 
Zorunluculuğun  yorumlaması  ile  artık  Aktüelist  ontolojimizde 
anlamlandırabileceğimiz  bir  yere  oturmuş  oldu.  Kısacası,  Zorunluculuğu 
kullanarak Aktüelist tezler ile çelişmeyen bir Barcan Formülü yorumuna sahip 
olmuş olduk. Bu Aktüelistlerin, SQML’ye alternatif mantıklar aramasına gerek 
kalmadığı  anlamına  geliyor.  Uzlaşmanın  zemini  olması  bakımından 
Zorunluculuk da kendi lehine bir argüman kazanmış gibi görünüyor. 

Sonuç
Bu  makalede,  Barcan  Formüllerini  açıklayıp  ve  neden  SQML'nin 

tartışmalı  teoremleri  olarak  görüldüklerini  ele  aldım.  Daha  sonra,  Timothy 
Williamson'ın Modal Logic as Metaphysics (2013) adlı kitabında öne sürdüğü 
kısmen yeni  bir  görüş  olan  Zorunluculuğu  açıkladım.  Ardından,  Aktüelizm-



 Veritas Analitik Felsefe Dergisi 11

İmkancılık tartışmasına ve Aktüelizm ile Barcan Formülleri arasındaki gerilime 
değindim. Hem Aktüelist tezleri hem de Barcan Formüllerini kabul eden bir tez 
olarak Zorunluculuğu,  bir  Aktüelist  seçenek olarak sundum. Zorunluculuğun 
sağladığı  ontolojik  araçlarla,  Barcan Formülleri  ile  Aktüelizm ve dolayısıyla 
SQML ile Aktüelizm arasında bir köprü kurulabileceği sonucuna vardım.



 Veritas Analitik Felsefe Dergisi 12

Notlar
[1] Bu varlıklar soyut değildir, çünkü soyut nesnelerle ilgili genel kabul, bir kez 
soyut olduklarında her zaman değişmez bir şekilde soyut olduklarıdır. Asal 
sayılar kümesi, eğer varsa, bir t anında somut olamaz. Williamson'ın önerdiği 
üçüncü tür varlık somut hale gelmesinin kendisi için mümkün olduğu veya 
halihazırda somut olan ama somutluğunu kaybetmesi mümkün olan ve buna 
rağmen yine de var olan ve zorunlu olarak var olan varlıklardır. Örneğin, bir 
bebek doğumundan üç yıl önce ne soyut ne de somut bir nesneydi, somut 
olması mümkün olan, hatta olacak olan bir neyneydi. 

Kaynakça

Menzel,  Christopher,  "The  Possibilism-Actualism  Debate",  The  Stanford 
Encyclopedia of Philosophy (Summer 2024 Edition), Edward N. Zalta & 
Uri Nodelman (eds.), URL = .

Prior,  A.  N.,1959,  “Notes  on a  Group of  New Modal  Systems”, Logique et  
Analyse, 2(6–7): 122–127.

Williamson, Timothy (2013).  Modal Logic as Metaphysics. Oxford, England. 
Oxford University Press.



Veritas Analitik Felsefe Dergisi 13



 Veritas Analitik Felsefe Dergisi 14

Özet: Bu  çalışmada,  insan  özgürlüğü  ve  sorumluluğu  problemini  mevcut 
nörobilimsel araştırmalar ışığında, özellikle Libet tarzı deneylere odaklanarak 
inceliyorum.  1980’lerde  Benjamin  Libet  ve  arkadaşlarınca  yapılan  etkili 
deneylerinden  başlayarak  insan  iradesinin  doğası  üzerine  yapılmış  önemli 
deneylerin bir incelemesiyle, bu deneylerin insan özgürlüğü ve sorumluluğuna 
meydan okuyan çeşitli  yorumlarını  gözden geçiriyorum. Sonrasında,  1760’ta 
vefat  eden  Osmanlı  âlimi  Mehmed Akkirmânî’nin  perspektifini  tanıtıyorum; 
Akkirmânî vesileci çerçeve içinde insan özgürlüğüne dair liberteryen bir görüşü 
savunmakta  ve  teolojik  determinizme  karşı  sofistike  argümanlar 
geliştirmektedir.  Akkirmânî’nin  insan  iradesi  analizi;  eğilimler,  niyetler  ve 
kararlar gibi iradenin farklı yönlerini tasvir ederek insanların yalnızca bilinçli 
kararlarında özgür olduğunu, özgür iradenin sınırlı bir kapsamı olduğunu ileri 
sürmektedir. Akkirmânî’nin görüşlerinin çağdaş bilimsel bulgularla son derece 
uyumlu olduğunu ve bazı liberteryen pozisyonlarla örtüştüğünü savunuyorum. 
Onun  vesileci  perspektifi,  zihinsel  ve  nörofiziksel  durumlar  arasındaki 
bağlantıyı  açıklamada  çağdaş  natüralist  fizikalizme  alternatif  bir  model 
sunmaktadır.

Anahtar kelimeler: Mehmed Akkirmânî; Benjamin Libet; Libet tarzı deneyler; 
insan iradesi; determinizm; ahlaki sorumluluk

1. Giriş

Ahlaki kötülük problemine yönelik en eski teistik yanıtlardan biri, özgür 
irade kavramını öne sürmektir. Cinayet, işkence, soygun ve benzeri eylemlerle 
ilgili haberlerin duyulması yaygın bir durumdur. Özgür irade teodisisi, Tanrı’nın 
bu  fenomenleri  bildiğini  ve  izin  verdiğini  kabul  etmekte,  ancak Tanrı’yı  bu 
eylemlerden sorumlu tutmamaktadır. Bu perspektife göre, söz konusu eylemleri 
özgür  iradeleriyle  gerçekleştiren  bireylerdir.  Tanrı,  insanlara  özgür  irade 
bahşetmekte  ve  bu  eylemleri  gerçekleştirme  veya  gerçekleştirmeme kararını 
onlara bırakmaktadır. Sonuç olarak, bu eylemlerin sorumluluğu Tanrı’ya değil, 
insanlara ait olmaktadır.

Ancak  bu  teodise,  determinizm  kavramından  kaynaklanan  önemli  bir 
meydan okumayla karşılaşmaktadır. Fiziksel veya teolojik determinizmden biri 



 Veritas Analitik Felsefe Dergisi 15

doğruysa,  o  zaman  insanlar,  deterministik  bir  evrenin  parçası  olarak,  özgür 
iradeye sahip değilmiş gibi görünmektedir. Böyle bir senaryoda, insan iradesi 
ve  eylemleri  önceki  fiziksel  koşullar  veya  Tanrı  tarafından  dikte  edilirse, 
insanlar dış güçler tarafından kontrol edilen kuklalara benzer ve iradelerini ya 
da eylemlerini değiştirme konusunda gerçek bir kapasiteye sahip olmazlar. Bu 
köklü felsefi sorun “özgür irade sorunu” olarak adlandırılmakta olup, insanların 
eylemlerinden  sorumlu  tutulmasının  adaleti  hakkında  derin  sorular  ortaya 
çıkarmaktadır.

İnsan  sorumluluğuna  yönelik  deterministik  meydan  okuma,  özellikle 
Libet deneyi ve onun varyasyonları ile nörobilim alanındaki son araştırmalarla 
daha detaylı bir biçimde ortaya çıkmıştır. Bu çalışmalar, sıkça insan iradesinin 
belirlenmiş  olduğuna  dair  kanıtlar  olarak  yorumlanmaktadır.  Bu  mesele, 
yalnızca  determinizm  ve  özgür  irade  arasındaki  soyut  bir  gerilim  olarak 
kalmamış; nörobilim üzerinden insan iradesini şekillendiren mekanizmaları ve 
koşulları  tanımlayan  daha  kapsamlı  bir  deterministik  anlayış  geliştirilmeye 
başlanmıştır.

Sonuç olarak, mevcut entelektüel manzarada çeşitli  bakış açıları ortaya 
çıkmıştır.  Bazı  bireyler,  determinizmi  tamamen  benimseyerek  insanın  özgür 
iradeye  sahip  olduğunu  reddetmişlerdir;  bunlar  “katı  deterministler”  olarak 
adlandırılmaktadır. Katı deterministler için özgür irade teodisesine başvurmak 
artık  bir  seçenek  değildir.  “Bağdaşırcılık”  olarak  bilinen  diğer  görüşü 
savunanlar, determinizm ve özgür iradenin, sorumluluk ile birlikte aynı anda 
var olabileceğini kabul etmektedir. Ancak, onların insan iradesi kavramı, kişinin 
çeşitli alternatifler arasından gerçekten seçim yapabilmesini ve dünya tarihinin 
seyrini  farklı  şekillerde  etkileyebilmesini  sağlayan  geleneksel  ve  sağduyuya 
dayalı özgür irade anlayışından farklılık göstermektedir. Bağdaşırcılık görüşünü 
savunanlara  göre,  insan  iradesi  önceki  koşullar  tarafından  şekillendirilerek 
dünya  tarihinin  ilerleyişi  için  tek  bir  yol  öngörmektedir.  Bağdaşırcılık 
bağlamında,  insan  iradesinin  özgür  olduğu  ve  bireylerin  sorumluluğu 
konusunda ortaya atılan iddialar oldukça tartışmalıdır ve kişisel görüşüm, bu 
iddiaların  daha  derin  felsefi  sorunları  maskeleyen  birer  söylemden  ibaret 
olduğudur. Dolayısıyla, özgür irade teodisesini bağdaşırcı bir perspektifle ele 
almak çeşitli sorunlar içermektedir.



 Veritas Analitik Felsefe Dergisi 16

“Liberteryenler” olarak adlandırılan son grup, determinizmi reddederek 
insan iradesinin birden fazla seçenek arasında seçim yapma yeteneğine sahip 
olduğunu  ısrarla  savunmaktadır.  Bu  görüşe  göre,  dünya  tarihinin  ilerleyen 
çizgisi önceden belirlenmemiştir; ancak gerçek insan kararları ile her noktada 
dallanıp  budaklanabilir  ve  bu  durum,  özgür  insan  eylemleriyle  etkileşimde 
bulunan dinamik ve ucu açık bir evren tasavvurunu akla getirmektedir.
Bu makalede,  Libet  tarzı  deneylerin insan iradesine ilişkin liberteryen bakış 
açısıyla  uyumlu  bir  şekilde  yorumlanıp  yorumlanamayacağını  ve  ne  ölçüde 
yorumlanabileceğini araştırıyorum. Bu amaçla, 18. yüzyıldan bir Osmanlı alimi 
olan  Mehmed  Akkirmânî  (ö.  1760)  tarafından  savunulan  liberteryen  özgür 
iradeye ilişkin vesileci yaklaşımı sunuyor ve tartışıyorum. Makalenin yapısı şu 
şekildedir:  İlk olarak,  Libet deneyini ve sonraki varyasyonlarını  tanıtıyorum. 
İkinci  olarak,  bu  deneylerin  çeşitli  önemli  yorumlarını  inceliyorum.  Üçüncü 
olarak,  Akkirmânî’nin  insan  iradesine  ilişkin  vesileci  ve  liberteryen  bakış 
açısını  tartışıyorum.  Son  olarak,  Akkirmânî’nin  görüşlerinin  çağdaş  bilimsel 
bulgularla dikkate değer ölçüde tutarlı  ve bazı liberteryen görüşlerle uyumlu 
olduğunu, özellikle zihinsel ve nörofiziksel durumlar arasındaki ilişkiyi açıklığa 
kavuşturmada natüralist fizikalizme alternatif ve makul bir model sağladığını 
savunuyorum.

2. İnsan İradesi Üzerine Nörobilimsel Deneyler

1980’lerden  itibaren  nörobilim,  insan  iradesinin  doğasını  kapsamlı  bir 
şekilde incelemektedir. Birkaç temel deney, bazı akademisyenlerin insan özgür 
iradesinin  yanıltıcı  olabileceğine  dair  görüşler  geliştirmesine  yol  açmıştır 
(Wegner  2002;  Harris  2012).  Bu  perspektife  göre,  argümanın  özü,  bu 
çalışmaların  bilinçli  seçimlerimizin  bilinçdışı  beyin  süreçleri  tarafından 
önceden  belirlendiğini  ve  sinirsel  aktivite  olarak  algılanabildiğini  göstermiş 
olmasıdır.  Dolayısıyla,  bilinçli  kararlarımızın  beyinde  bilinçdışı  bir  kökeni 
bulunmaktadır ve hatta bu durum, önceden tahmin edilebilir nitelikte olabilir. 
Bu  bölümde,  bu  temel  deneyleri  gözden  geçirecek  ve  bir  sonraki  bölümde, 
literatürdeki  alternatif  yorumları  belirterek  özgür  iradenin  yalnızca  bir 
yanılsama olduğu iddiasını ne ölçüde desteklediklerini değerlendireceğim.



 Veritas Analitik Felsefe Dergisi 17

2.1. Libet’in Deneyleri
1980’lerin başlarında, Benjamin Libet ve meslektaşları, iradeli eylemlerle 

ilişkili  beyin  aktivitesinin  zamanlamasını  araştırmak  amacıyla  deneyler 
gerçekleştirmiştir. Bu deneyler, daha önce iradeli hareketlerle bağlantılı olduğu 
belirlenmiş  “hazırlık  potansiyeli”  (RP)  olarak  adlandırılan  belirli  bir  beyin 
aktivitesi  türüne  odaklanmıştır  (Kornhuber  ve  Deecke  1965).  Libet’in  temel 
amacı, RP’nin, bilinçli hareket etme niyetinden önce gelip gelmediğini tespit 
etmektir.  Bunu  sağlamak  için,  katılımcılar  sırasıyla  beyinlerinin 
elektromanyetik  aktivitesini  ve  kas  hareketlerini  ölçen  EEG  ve  EMG 
cihazlarına  bağlanmışlardır.  Katılımcılar,  kadranında  dönen  bir  noktayla 
milisaniyeler  cinsinden  hassas  zamanlama  sunan  özel  bir  saatin  önünde 
oturmuşlardır.  Deneyler  sırasında katılımcılara,  bileklerini  rastgele aralıklarla 
kendiliğinden  esnetmeleri  ve  saatin  konumunu  gözlemleyerek  hareket  etme 
isteğini hissettikleri anı (W olarak belirtilir) kaydetmeleri talimatı verilmiştir.
Sonuçlar, hazır olma elektrik potansiyelinin (RP) katılımcıların bilinçli olarak 
harekete  geçme  isteğini  algılamasından  yaklaşık  350  milisaniye  önce 
başladığını göstermektedir. Dahası, bu bilinçli istek, gerçek fiziksel hareketten 
yaklaşık 200 milisaniye önce meydana gelmiştir.

Buradaki  RP, kendiliğinden ve planlanmamış iradeli  eylemlerin altında 
yatan beyin aktivitesini sergilemektedir. Libet, ayrıca iki tür hazır olma elektrik 
potansiyeli  arasında  bir  ayrım  yapmaktadır:  kendiliğinden  ve  planlanmamış 
eylemlerle  ilişkilendirilen  Tip  II  RP’ler  ve  belirli  bir  ön  planlama  içeren 
eylemlerle ilişkilendirilen Tip I RP’ler. Tip I RP’ler genellikle motor eylemden 
yaklaşık 1050 milisaniye önce belirginleşmekte olup, kendiliğinden olan Tip II 
RP’lere kıyasla daha kasıtlı bir hazırlık aşaması olduğunu göstermektedir (Libet 
ve diğerleri 1983).

Libet’in deneysel tasarımı çeşitli perspektiflerden ele alınmış ve sonuçları 
üzerinde tartışmalar yapılmış olmasına rağmen, sonraki deneyler giderek daha 
karmaşık ve yanıltıcı sonuçlarla bilinçli niyetlerin bilinçdışı sinirsel kökenlerini 
doğrulamaya devam etmiştir.



 Veritas Analitik Felsefe Dergisi 18

2.2. Haggard ve Eimer Deneyi

Patrick Haggard ve Martin Eimer, deneylerinde hem sabit hareket hem de 
serbest seçim koşulları sunarak Libet’in öncü çalışmasını geliştirmişlerdir. Sabit 
hareket koşulunda, katılımcıların bir dizi deneme boyunca aynı eli kullanmaları 
gerekli kılınmış ve bu durum motor eylemde tutarlılığı teşvik etmiştir. Tersine, 
serbest seçim koşulu katılımcılara her deneme için sol veya sağ ellerini seçme 
özgürlüğü  sunarak  eylemlerine  bir  spontanlık  katmanı  eklemiştir.  Deney 
sırasında,  katılımcıların bilgisayar ekranında Libet’in kullandığına benzer bir 
saati izleyerek, ellerini hareket ettirme dürtüsünü hissettikleri anı not etmeleri 
istenmiştir. Hareketlerini tamamladıktan sonra, bu algılanan başlatma zamanını 
kaydetmişlerdir.  Çalışmada,  Libet’in  bilinçdışı  beyin  süreçlerinin  bilinçli 
hareket kararlarından önce geldiğini göstermek için kullandığı bir ölçüt olan 
hazır  olma  elektrik  potansiyeli  (RP)  dışında,  lateralize  hazır  olma  elektrik 
potansiyeli  (LRP)  de  dahil  edilmiştir.  LRP,  motor  hazırlığın  daha  hedefli 
biçimde  ölçülmesini  sağlamakta  ve  özellikle  hangi  elin  hareket  için 
hazırlandığını  göstermektedir.  Bu  durum,  LRP’nin  aktif  elin  karşısındaki 
(kontralateral)  beyin  bölgesindeki  elektriklenmenin  vücudun aynı  tarafındaki 
(ipsilateral) bölgeye kıyasla farklı negatifliği ile ayırt edilmektedir.

Haggard  ve  Eimer  tarafından  yürütülen  deneyin  sonuçları,  deneklerin 
hareket etme niyetlerinin farkına varma zamanlarına bağlı olarak belirgin bir 
şekilde  farklılaşmış,  erken  ve  geç  farkındalık  grupları  olarak  kategorize 
edilmiştir. Niyetin erken farkına varan grupta (erken W) lateralize hazır olma 
elektrik potansiyelinin (LRP) daha erken, geç farkına varan grupta (geç W) ise 
daha geç belirlendiği gözlemlenmiştir; bu da LRP başlangıcı ile W zamanlaması 
arasında  aynı  anda  beraberce  değişen  bir  ilişki  olduğunu  göstermektedir. 
Tersine, hazır olma elektrik potansiyeli (RP) ters bir örüntü sergilemiştir: erken 
W grubunda daha geç, geç W grubunda ise daha erken meydana gelmiştir; bu 
durum RP ve W’nin bu şekilde eşzamanlı olarak beraberce değişen bir ilişki 
paylaşmadığını  ortaya  koymaktadır.  Haggard  ve  Eimer’e  göre,  bu  bulgular 
RP’nin niyet farkındalığına ( W ) neden olmayabileceğini, ancak LRP’nin olası 
bir neden olarak kabul edilebileceğini göstermektedir (Haggard ve Eimer 1999, 
s. 132).



 Veritas Analitik Felsefe Dergisi 19

Haggard  ve  Eimer,  genellikle  RP’nin  başlangıcının  LRP’nin 
başlangıcından  önce  geldiğini  vurgulamışlardır.  Özellikle,  serbest  seçim 
koşulunda ortalama LRP başlangıcının motor eylemden 795 milisaniye önce, 
sabit hareket koşulunda eylemden 895 milisaniye önce belirlendiği belirtilmiştir 
(Haggard  ve  Eimer  1999,  s.  130).  Özellikle,  LRP  bilinçli  hareket  etme 
dürtüsünden ( W ) tutarlı bir şekilde önce gelmiştir. Ancak, Haggard ve Eimer,  
LRP ile W arasındaki zamansal boşluğun RP ile W arasındakinden daha küçük 
olduğunu vurgulamışlardır. Bu tutarsızlığın gerçek değerinin büyük ölçüde LRP 
başlangıcını  tespit  etmek  için  kullanılan  kriterlere  bağlı  olduğu  konusunda 
uyarıda bulunmuşlardır. Ayrıca, bu tutarsızlığın bir kısmının, bilinçli kararların 
bilinçdışı ortaya çıktığı hipotezine daha temkinli bir yaklaşımı yansıtan çapraz-
modalite eşleştirmedeki hatalarla açıklanabileceğini öne sürmüşlerdir (Haggard 
ve Eimer 1999, s. 132). Genel olarak, bulgular sol veya sağ elin kullanılmasına 
ilişkin belirli eylemin, öznenin bilinçli olarak karar vermesinden önce tahmin 
edilebileceği  fikrini  desteklemekte,  ancak  söz  konusu  zamansal  boşlukların 
Libet tarafından öne sürülenlerden daha küçük olduğunu göstermektedir.

2.3. Haynes Deneyi

John-Dylan  Haynes  ve  meslektaşları,  fonksiyonel  manyetik  rezonans 
görüntüleme  (fMRI)  gibi  gelişmiş  teknikleri  kullanarak  önemli  bir  deney 
gerçekleştirmiştir.  Bu  çalışmada,  denekler  her  500  milisaniyede  bir  rastgele 
yanıp  sönen  harfleri  gösteren  bir  ekrana  odaklanmışlardır.  Katılımcıların 
önünde, sol ve sağ işaret parmaklarına karşılık gelen iki düğme bulunmaktadır. 
Deneklere,  istedikleri  zaman bu düğmelerden birine basmaları  ve kararlarını 
verdikleri  anda  ekrandaki  harfi  sözlü  olarak  bildirmeleri  talimatı  verilmiştir. 
Katılımcıların  hangi  düğmeye  basacaklarına  karar  verirken  gerçek  zamanlı 
beyin aktivitesinin tespit edilmesinde fMRI önemli bir rol oynamıştır.
Dikkate değer bir bulgu, katılımcıların bir düğmeye basma konusundaki bilinçli 
kararlarının eylemden yaklaşık bir saniye önce gerçekleştiğidir; ancak bu kararı 
tahmin edebilen beyin aktivitesi, yedi saniyeye kadar önce tespit edilmiştir. Bu 
tahmin  edici  aktivite,  öncelikle  frontopolar  kortekste  (özellikle  Brodmann 
bölgesi alan 10) ve precuneus/posterior singulat kortekste yer almaktadır. Bu 
bölgeler,  katılımcının  sol  veya  sağ  düğmeyi  seçmesine  bağlı  olarak  farklı 



 Veritas Analitik Felsefe Dergisi 20

aktivite örüntüleri göstermekte ve araştırmacıların bilinçli karardan yedi saniye 
önceki beyin aktivitesine dayanarak seçilen düğmeyi yaklaşık %60 doğrulukla 
tahmin etmelerini sağlamaktadır (Haynes 2011; Soon vd. 2008).

Haynes’in deneyi, belirli kararlar ve eylemlerle ilgili beyin aktivitesinin, 
bu  kararların  bilinçli  farkındalığından  çok  daha  önce  gerçekleştiğini 
vurgulamaktadır. Libet’in eylemden yaklaşık 550 milisaniye önce gerçekleşen 
RP’si  beynin SMA ve pre-SMA bölgelerinde bulunurken, Haynes tarafından 
ölçülen  beyin  aktivitesi  eylemden çok  önce  (7  saniyeye  kadar)  başlamış  ve 
beynin  bazı  diğer  bölgelerinde  yer  almıştır.  Bu  durum,  bir  eylemi  isteme 
sürecinin  daha  önce  varsayılandan  çok  daha  erken  başlayan  karmaşık,  çok 
bölgeli bir sinir yolunu içerdiğini düşündürmektedir. Bu yol, aşamalardan biri 
olarak Libet’in hazır olma elektrik potansiyelini (RP) içermektedir.
Ancak,  Libet  ve  Haynes  tarafından  ölçülen  bilinçli  kararların  başlama 
zamanlamasındaki  farklılıklara  dikkat  etmek  önemlidir.  Libet’in  bulguları, 
bilinçli  eylem  dürtüsünün  eylemden  yaklaşık  200  milisaniye  önce 
gerçekleştiğini  öne  sürerken,  Haynes’in  ölçümleri  bu  dürtüyü  yaklaşık  bir 
saniye önceye yerleştirmektedir. Ayrıca, Haynes’in seçilen eyleme ilişkin %60 
doğruluk oranına sahip tahminleri, şansa dayalı değişim seviyelerini yalnızca 
%10  aşmakta  ve  bu  durum,  bu  sonuçların  güvenilirliği  konusunda  bazı 
şüphelere yol açmaktadır.

2.4. Fried Deneyi

Itzhak  Fried  ve  meslektaşları,  farmakolojik  olarak  tedavi  edilemeyen 
epilepsi  hastalığı  olan  katılımcıların  nöronal  aktivitelerini  izlemek  için 
katılımcılarının  beyinlerine  derinlik  elektrotlarının  yerleştirilmesine  dayanan 
klinik bir deney gerçekleştirmiştir. Bu elektrotlar, ek motor alanı (SMA), ön-
SMA  ve  ön  singulat  korteks  (ACC)  nöronal  aktivitesini  kaydetmiştir. 
Katılımcılar, bir ekranda görüntülenen analog saati izlerken, istedikleri zaman 
bir tuşa basmaları gereken bir görevle katılım göstermişlerdir. Harekete geçme 
dürtüsünü  hissettikleri  tam  anı,  yani  “W”  anını  not  etmeleri  istenmiştir. 
Katılımcılardan dokuzu yalnızca sağ ellerini  kullanarak tuşa basarken,  kalan 
üçü sol  veya  sağ  ellerini  kullanmıştır.  Çalışma,  nöronal  aktivitenin  yalnızca 



 Veritas Analitik Felsefe Dergisi 21

bilinçli hareket etme dürtüsünün zamanlamasını (“W zamanı”) tahmin etmekle 
kalmayıp,  aynı  zamanda  hangi  elin  kullanılacağını  da  belirtebileceğini 
göstermiştir.  Özellikle,  belirli  nöronların  tetiklenme  oranları,  katılımcıların 
bildirdiği  W zamanından  birkaç  saniye  öncesine  kadar  önemli  değişiklikler 
göstermiştir. Araştırmacılar iki belirgin nöral davranış örüntüsü tanımlamıştır: 
bir örüntü tetiklenme hızında kademeli bir artış gösterirken, diğer örüntü de W 
zamanı yaklaştıkça bir azalma sergilemiştir (Fried vd. 2011, s. 550).

Çalışma, doğrusal bir kod çözme algoritması kullanarak nöral aktivitedeki 
bu  değişikliklerin,  denemelerin  %90’ında  katılımcıların  kararlarını 
bildirmelerinden 500 milisaniye öncesine kadar ve denemelerin %70’inde 1000 
milisaniye  öncesine  kadar  tespit  edilebildiğini  ortaya  koymuştur.  Ayrıca,  bu 
tahminin  etkinliği,  analiz  edilen  beyin  bölgesine  bağlı  olarak  değişiklik 
göstermiştir. Örneğin, tamamlayıcı motor alanından (SMA) elde edilen aktivite, 
256 SMA nöronundan gelen verileri kullanarak, tahminlerin W zamanından 500 
milisaniye önce %80’in üzerinde isabetli olmasına imkan tanımaktadır. Aksine, 
ön singulat korteksi (ACC) analiz edildiğinde, aynı sayıda nöron kullanılarak, 
yine W zamanından 500 milisaniye önce yapılan tahminlerin isabetlilik oranı 
%70  olarak  kalmıştır.  980  milisaniye  önceden  tahmin  yapıldığında,  SMA 
nöronal verileriyle bile doğruluk değeri %70’e gerilemiştir (Fried vd. 2011, s. 
553).

Ek olarak, bu belirli nöronlar, katılımcının seçtiği ele bağlı olarak farklı 
tepkiler  vermekte  ve  genellikle  elektrotun  yarım  küresine  bakan  karşıt  el 
seçildiğinde (contralateral) daha güçlü bir tepki göstermektedir. Deneklerin bir 
elini seçtikleri deneylerden elde edilen nöral tepkilerle bir sınıflayıcı eğitilerek 
ve  diğer  elin  seçildiği  denemelerde  test  edilerek,  araştırmacılar  Fried’ın 
belirttiği gibi (Fried ve diğerleri, 2011, s. 553–54) “olası değişim seviyelerinin 
çok üzerinde” bir başarı oranıyla seçilen eli tahmin edebilmişlerdir.

2.5. Tse ve Schlegel Deneyi

Peter  Ulric  Tse,  Arthur  Schlegel  ve  meslektaşları,  Eimer  ve  Haggard 
deneyinin bulgularını yirmi bir katılımcıdan oluşan daha geniş bir örneklemle 



 Veritas Analitik Felsefe Dergisi 22

tekrarlamayı  hedeflemişlerdir.  Bir  bilgisayar  programı  hatası  nedeniyle  bir 
katılımcı,  deneyin  yalnızca  yarısını  tamamlamış  ve  diğerinin  verileri  aşırı 
gürültü  nedeniyle  elenmiştir.  Eimer  ve  Haggard  tarafından  kullanılan 
paradigmanın, RP ve LRP’nin kesin başlangıcını ölçme olanağı sağlamadığını, 
ancak RP başlangıcının LRP başlangıcından önce gerçekleştiğini, her ikisinin 

de  bilinçli  niyet  farkındalığından   önce meydana geldiğini  doğruladıklarını 
belirtmişlerdir;  bu  durum,  ortalama  olarak  motor  eylemden  (yani  bir  tuşa 
basmadan) 196 milisaniye önce gerçekleşmektedir.

Tse  ve  Schlegel’in  öncelikli  amacı,  RP  veya  LRP  zamanlamasının 
deneklerde W ile ilişkili olup olmadığını belirlemektir. Bulguları, ne RP’nin ne 

de LRP’nin bilinçli niyet anı   ile birlikte değişmediğini ortaya koymuştur. Bu 
sonuç,  onları  RP  ve  LRP’nin  bilinçli  irade  ile  nedensel  bir  bağlantısının 
olmadığı  sonucuna  götürmüştür.  Bunun  yerine,  sonuçların  RP  ve  LRP’nin 
bilinçli  niyetin  altında  yatan  sinirsel  mekanizmaların  doğrudan  yansımaları 
olmaktan ziyade, genel hazırlık süreçlerinin göstergeleri olma olasılığının daha 
yüksek olduğu ileri sürülmektedir (Schlegel vd. 2013).

3. Bu Nörobilimsel Deneylerin Çeşitli Yorumları

Libet’in deneyleriyle başlayan insan iradesi üzerine yapılan nörobilimsel 
araştırmalar,  insan  iradesinin  özgür  olduğu  yönündeki  sağduyuya  dayalı 
yaklaşıma  meydan  okumuştur.  Libet’in  deneyleri,  bilinçli  iradenin  beyin 
aktivitesinde  bilinçdışı  bir  kökeni  olduğunu,  bireylerin  eyleme  geçme 
niyetlerinin  bilinçli  olarak  farkına  varmalarından  önce  başlayan  hazır  olma 
elektrik potansiyeli (RP) ile kanıtlandığını ileri sürmüştür. Libet, bu karmaşayı 
şu şekilde ifade etmiştir: “Eğer beyin bilinçli niyetin ortaya çıkmasından evvel 
kendisi  iradi  bir  eylemi  başlatabiliyorsa,  yani  eylemin  spesifik  bir 
performansının başlatılması bilinçdışı süreçlerle gerçekleşiyorsa, bilinçli işlevin 
herhangi bir rolü var mıdır?” (Libet 1985, s. 276).

Bu  bölümde,  insan  özgür  iradesini  bir  yanılsama  olarak  gören 
görüşlerden, insanlara gerçek, sınırlı da olsa özgür irade atfeden görüşlere kadar 
uzanan Libet tarzı deneylerin başlıca yorumları incelenecektir.  Bu analiz,  bu 
deneylerin  felsefi  olarak  çeşitli,  hatta  zıt  şekillerde  nasıl  yorumlandığını 



 Veritas Analitik Felsefe Dergisi 23

gösterecektir. Deneysel verilerin ek varsayımlarla birleştiğinde farklı sonuçlara 
nasıl yol açtığını görmekle sinirsel aktivite ile bilinçli niyet arasındaki ilişkiyi 
yorumlamanın karmaşıklığını ve değişkenliği anlamak mümkündür.

Önemli  ölçüde  popüler  yorumlardan  ilki,  insan  özgür  iradesini  bir 
yanılsama  olarak  ele  almaktır.  İnsan  iradesinin  bilinçdışı  bir  kökeni  olduğu 
fikri,  bu  görüşü  desteklemektedir.  Bu  bakış  açısına  göre,  insan  iradesinin 
bilinçdışı bir nedensel kökeni var gibi görünmektedir; bu durum, kararlarımızın 
ve  bu  kararların  zamanlamalarının,  bilinçli  olarak  farkına  varmadan  önce 
belirlenmiş olduğu izlenimini vermektedir. Sonuç olarak, bilinçli niyetimiz, bir 
itici güçten ziyade sonradan oluşan bir düşünce gibi görünmektedir. Özetle, bu 
yorum, eylemlerin başlatılmasının bilinçdışı süreçler aracılığıyla gerçekleştiği 
gerçeği  nedeniyle,  eylemlerimiz  üzerindeki  bilinçli  kontrol  duygumuzun 
yanıltıcı olduğunu ileri sürerek geleneksel özgür irade anlayışına eleştirel bir 
bakış sunmaktadır. Bu görüşün önemli savunucuları arasında Daniel Wagner ve 
Sam Harris bulunmaktadır.

Daniel M. Wegner, bilinçli niyetin ve motor eylemin ortak bir nedenin 
etkileri  olduğunu  ileri  sürmektedir;  bu,  bedeni  eyleme  hazırlayan  sinirsel 
aktivitedir. Wegner, bilinçli niyetin nedensel zincirde etkin bir nedensel faktör 
olmadığını, aksine bir epifenomen olduğunu (Wegner 2002, s. 318) ve diğer 
olayları  etkilemeyen bir  yan ürün olarak işlev gördüğünü belirtmektedir.  Bu 
durumu,  buharlı  tren  düdüğünün  buhar  makinesi  tarafından  tetiklenmesine 
benzer bir şekilde, ancak trenin hareketini etkilemeyen bir yan çıktı olarak ifade 
etmektedir.

Benzer şekilde, Sam Harris, nörolojik deneylerle ortaya çıkan bilinçdışı 
kökenler nedeniyle insan iradesinin bir yanılsama olduğu tezini savunmaktadır. 
O, nörolojik deneylerden yola çıkarak, eylemin tahmin edilebilirliğinin özgür 
iradeyi zayıflattığını  öne sürmektedir.  Harris,  bir  düşünce deneyinde,  bilinçli 
farkındalıktan saniyeler önce, ince beyin değişiklikleri aracılığıyla bir kişinin 
eylemlerini  tam  bir  doğrulukla  tahmin  edebilen  hayali  bir  nörogörüntüleme 
cihazı  önererek,  bireylerin özgür  seçimler  yaptıklarını  hissetseler  bile,  özgür 
irade  kavramına  ciddi  bir  meydan  okuma sunduğunu  belirtmektedir.  Harris, 
özgür iradeye dair şüpheciliğini materyalist veya fizikalist görüşlerin ötesinde 



 Veritas Analitik Felsefe Dergisi 24

bir  perspektife  genişletmekte,  beynin  nörofiziksel  sisteminden  bağımsız  bir 
ruhun var olması halinde bile, bu ruhun bilinçdışı işlemlerinin insan iradesinin 
özerkliğine meydan okuyacağını ileri sürmektedir (Harris 2012, s. 8–10). Sonuç 
itibariyle,  tartışma  felsefi  alanlara  uzanmakta  ve  özgür  irade  ile  özerkliğin 
temelleri nörolojik bulgular ışığında sorgulanmaktadır.

İnsan  iradesinin  bir  yanılsama  olduğu  görüşü,  nedensel  etkenlik 
kavramıyla sıkı bir ilişki içindedir. Wegner’in görüşü, insanın bilinçli niyetini 
bir  epifenomen  olarak  değerlendirmesiyle,  bu  niyetlerin  nedensel  bir  rolü 
olduğunu  etkili  bir  şekilde  reddetmektedir.  Modern  sinirbilim  bağlamında 
indirgeyici fizikalizm çerçevesinde, bilinçli niyetlerin ya da zihinsel durumların 
nedensel etkisini reddetme eğilimi, eylemlerin mekaniğini yalnızca beyindeki 
sinirsel  aktivite  ve  kaslardaki  fizyolojik  aktiviteyle  ilişkilendirmekte 
belirginleşmektedir (Haggard 2008).

Libet tarzı deneylerin ardından insan özgür iradesini bir yanılsama olarak 
değerlendiren  görüş  yaygınlık  kazanmış  olmasına  rağmen,  mevcut  deneysel 
veriler, insan eylemlerinde bilinçli iradenin bir rolü olduğunu kabul eden çeşitli  
bakış açılarıyla uyumlu olarak da yorumlanabilmektedir.

Robert  Kane,  Libet’in  bulgularını,  determinizmi  reddeden  ve  insan 
iradesine  gerçek  özgürlük  atfeden  liberteryen  bir  anlayış  çerçevesine 
yerleştirebilmektedir.  Kane,  bazı  karar  alma  süreçlerinin  bilinçdışı  olmasına 
rağmen, bilinçli çabanın ve seçimin hâlâ önemli bir rol oynadığına ve böylece 
özgür iradeyi koruduğuna inanmaktadır (Kane 1998, s. 232).

Peter  Ulric  Tse,  Schlegel  ve  arkadaşlarıyla  gerçekleştirdiği  çalışmalara 
dayanarak,  hazır  olma  elektrik  potansiyeli  (RP)  veya  lateralize  hazır  olma 
elektrik  potansiyeli  (LRP)  ile  bilinçli  irade  arasındaki  nedensel  bağlantıyı 
sorgulamaktadır.  Tse’nin  deneyleri,  ne  RP’nin  ne  de  LRP’nin  bilinçli  niyet 
anıyla  birlikte  değişmediğine  işaret  etmekle  bu  durum,  söz  konusu  sinirsel 
göstergelerin bilinçli iradenin altında yatan süreçlere doğrudan bağlı olmadığını 
göstermektedir.  Tse,  insan  iradesine  indeterminist  bir  çerçeve  içinde  gerçek 
özgürlük atfeden bir  fizikalist  liberteryen görüş önermektedir.  Bu bağlamda, 
bilinçli  iradenin  önceki  sinirsel  durumlar  tarafından  etkilendiğini,  ancak  bu 



 Veritas Analitik Felsefe Dergisi 25

durumlar tarafından kesin olarak belirlenmediğini ve karar alma süreçlerinde 
önemli  bir  nedensel  rol  oynadığını  (aşağı  doğru  zihinsel  nedensellik) 
savunmaktadır (Tse 2013).

İlginç bir şekilde, Benjamin Libet, yaptığı deneylerin özgür iradenin bir 
yanılsama olduğunu gösterdiği  sonucuna varmamıştır.  Bunun yerine,  bilinçli 
iradeye  bilinçdışı niyetler üzerinde bir “veto” gücü biçiminde açığa çıkan bir 
rol  vermiştir.  Libet,  determinizm veya  indeterminizm arasında  bir  kesin  bir 
yargıya varmaktan  kaçınmıştır (Libet 1985, 2004).

Benzer şekilde, Alfred Mele, liberteryenizm veya bağdaşırcılık arasında 
kesin bir hüküm vermemekle birlikte, Libet’in bulgularının insan eylemlerinde 
bilinçli  iradenin  rolünü  olumsuzladığına  dair  yorumların  yapılmaması 
gerektiğini ileri sürmektedir. Mele, deneysel verilerin bilinçli iradenin eylemler 
üzerinde nedensel bir etki uygulayabileceği teziyle bir arada var olabileceğini 
belirtmekte  ve  bu  olasılığı  reddeden  yorumları  eleştirmektedir  (Mele  2009, 
2014, 2023).

Bu  çeşitli  yorumlar,  Libet  tarzı  deneylerin  geleneksel  özgür  irade 
kavramını zorlamakla birlikte, bunu kesin olarak olumsuzlamadığını ve devam 
eden  felsefi  tartışmalar  ile  deneysel  soruşturmalara  zemin  hazırladığını 
vurgulamaktadır.  Şimdi,  bu  akademisyenlerin  yaptığı  yorumların  önemli 
noktalarını inceleyelim.

Libet  tarzı  deneylerin  insan  karar  alma  özgürlüğüne  yönelik  şüpheci 
meydan okumasını etkili bir şekilde değerlendirmek ve analiz etmek amacıyla 
Alfred Mele, Karar Odaklı Şüpheci Argüman (DSA) adını verdiği şu argümanı 
formule eder (Mele 2023):

1.  Libet  tarzı  deneylerde,  verilerin  toplandığı  tüm  eylem  kararları 
bilinçdışı verilmektedir.
2. Bu nedenle, muhtemelen tüm eylem kararları bilinçdışı verilmektedir.
3. Bilinçdışı alınan hiçbir eylem kararı özgürce verilmez.
4. Bu nedenle, muhtemelen hiçbir eylem kararı özgürce verilmez.



 Veritas Analitik Felsefe Dergisi 26

Birinci öncül ile ilgili olarak Mele, “karar vermek” teriminin belirsizliğini 
vurgular.  Literatürde  net  bir  tanımın  olmaması,  olası  bir  karışıklığa  yol 
açmaktadır.  Libet,  “dürtü”,  “arzu”,  “karar”,  “niyet”  ve “irade” gibi  terimleri 
birbirinin  yerine  veya  çok benzer  anlamlarla  kullanmaktadır  (Libet  1985,  s. 
530).  Ancak,  W (bireyin  bir  parmağını  veya  elini  sallama  isteğinin  farkına 
vardığı an) öncesi ve sonrasında net bir ayrım bulunmaktadır. W’den önceki 
süreç bilinçdışıdır  ve eğer “dürtü”,  “karar” ve “irade” terimleri  bu bilinçdışı 
süreci ifade ediyorsa, o zaman birinci öncül doğru olur. Ancak, “karar” bilinçli 
bir durum olarak anlaşılırsa ya da karar alma sürecinin herhangi bir aşaması 
bilinçli olarak kabul edilirse, öncül şüpheli hale gelir (Mele 2023).

Mele,  “karar  vermek”  terimini  belirli  şeyleri  yapmak  için  niyet 
oluşturmanın anlık eylemi olarak tanımlamaktadır (Mele 2017, 2. bölüm; 2023). 
Kararları  dürtülerden  ayırmanın  önemini  vurgulamaktadır.  Mele’ye  göre, 
insanlar özgürce karar verebilirken,  dürtüler “normalde bize kaşınan bir  dizi 
kaşıma  isteği  gibi  davetsiz  gelir.”  Mele,  “Bir  şey  yapma  isteği  hissedip 
yapmamaya karar verebiliriz. Sigara içme isteği olan sigarayı bırakmış kişileri 
düşünün.  Sigara  içme  isteği  duyabilirler  ama  buna  karar  vermeyebilirler; 
aslında sigara içmemeye karar verebilirler. Özgür iradenin felsefi tartışmalarının 
merkezinde  kararlar  vardır,  dürtüler  değil”  şeklinde  açıklamaktadır  (Mele 
2023).

Ulric Tse, insan iradesinin çok boyutlu doğasını vurgulamaktadır; bu, bir 
problemi  tanımlamak,  birden  fazla  çözüm üretmek,  bunları  değerlendirmek, 
birini  seçmek ve uygulamaya karar  vermek süreçlerini  içermektedir.  İradeyi, 
araba kullanmak gibi karmaşık bir sürece benzetmekte ve “çok sayıda prosedür 
ve iç içe geçmiş alt prosedürler” içerdiğini ifade etmektedir (Tse 2013, s. 20). 
Bazı kişiler iradeyi özgürce bir plan seçme kapasitesiyle eş tutarken, diğerleri 
bunu  o  planı  uygulamak  için  gereken  çabayla  ilişkilendirebilmektedir.  Bu 
belirsizlik,  kafa  karışıklığına  yol  açabilmektedir  (Tse  2013,  s.  21).  Burdan 
alınacak ders ise, farklı beyin süreçleri için farklı terimler kullanmak ve aynı 
süreç içindeki çeşitli alt-süreçler veya aşamalar arasında net bir ayrım yapmanın 
gerekliliğidir.



 Veritas Analitik Felsefe Dergisi 27

Mele,  ayrıca  “bazı  kararlar”dan “tüm kararlar”a ani  bir  sıçrama yapan 
ikinci öncülü eleştirmektedir. Bazı kararların gerçekten bilinçli akıl yürütmeden 
sonra  geldiğini  vurgulayarak,  öncülün  geniş  çaplı  uygulanabilirliğini 
sorgulamaktadır (Mele 2023).

Başka bir deyişle, burada nispeten dar bir nörobilimsel deney dizisinden 
insan  iradesi  hakkında  evrensel  bir  hüküm  çıkarılmaktadır.  Deneylerdeki 
durumlar genellikle bir bileği veya belli bir parmağı hareket ettirmek gibi basit 
motor  görevlerini  içermektedir;  bu  görevler,  kasıtlı  düşünmeyi,  artıları  ve 
eksileri  tartmayı  gerektiren  daha  karmaşık  karar  durumlarından  temelde 
farklıdır. Örneğin, hafta sonu seyahat etmeye mi yoksa ders çalışmaya mı karar 
vermek,  her  iki  seçenek için  de  zorlayıcı  nedenler  sunabilir;  örneğin  yoğun 
çalışma  temposundan  uzaklaşıp  bir  mola  vermek  veya  yaklaşan  sınavlara 
hazırlanmak gibi. Bu tür senaryolarda bireyler, bir karar vermeden önce her bir 
seçeneğin  sonuçlarını  değerlendirerek  dikkatli  bir  analize  girmektedirler. 
Bilinçli düşünme ve alternatifler arasında seçim yapmayı içeren bu tür karar 
alma, dürtüyle bileği hareket ettirme gibi basit bir tepkiyle keskin bir şekilde 
ayrışmaktadır.

Daha karmaşık durumlarda, bireyler bilinçli olsun veya olmasın yalnızca 
dürtülere  göre  hareket  etmemekte,  bunun yerine  mevcut  seçenekler  arasında 
aktif  olarak  düşünmekte  ve  düşünülmüş  seçimler  yapmaktadırlar.  Bu  ayrım, 
özgür  irade  tartışmalarında  son  derece  önemlidir.  Bu  karmaşık  senaryolarda 
verilen  kararlar  “parçalanmış  kararlar”  olarak  bilinir  (Kane  1998;  Balaguer 
2014). Bu nedenle bilinçli irade, basit motor eylemlerden ziyade önemli ölçüde 
düşünme ve seçim içeren parçalanmış kararlar için daha alakalı ve uygulanabilir 
olabilir.

Seçimler  arasındaki  tercihte  bu  düşünme  durumu,  görünüşte  basit 
eylemlerde dahi gerçekleşebilir; örneğin, bir bileği bükmek veya sol ya da sağ 
parmakla  bir  tuşa  basmak  gibi.  Bu  durumlarda,  lehte  ve  aleyhte  nedenleri, 
kapsamlı  bir  şekilde  tartmaya  gerek  olmasa  da,  bireyler  kararlarını 
kesinleştirmeden önce her seçeneği bilinçli olarak değerlendirebilirler. Seçimin 
bu yönü, Libet’in deneylerinde belirginlik göstermiştir; katılımcılar, bileklerini 
bükme  dürtüsü  hissettiklerini,  fakat  hemen  harekete  geçmekten  kaçınmayı 



 Veritas Analitik Felsefe Dergisi 28

seçtiklerini  ve  daha  sonra  eylemi  farklı  bir  zamanda  gerçekleştirdiklerini 
bildirmişlerdir.

Bu  gözlem,  Libet’i  katılımcılara  bileklerini  bükmeye  hazırlanmaları 
ancak  son  anda  kendilerini  durdurmaları  talimatını  verdiği  bir  deney 
tasarlamaya yönlendirmiştir.  Bu deneyde katılımcıların  durmaya hazırlanıyor 
olmalarına rağmen, beyin aktivitelerindeki hazır olma elektrik potansiyeli (RP) 
hâlâ  kendini  göstermekteydi;  başlangıçta  her  zamanki  gibi  artmakta,  ancak 
belirli  bir  noktadan  sonra  azalmaktaydı.  Libet,  bu  veriler  ışığında,  bilinçli 
hareket  etme  dürtüsü  ile  eylemin  gerçek  başlangıcı  arasında,  bireylerin 
eylemlerini  veto edebilecekleri  küçük bir  zaman dilimi  bulunduğu sonucuna 
varmıştır. (Libet 1985, s. 538–39).

Libet, bilinçli eylem dürtülerini veto etme yeteneğini ortaya atarak özgür 
irade kavramına yönelik eleştirileri ele almayı amaçlamaktadır. İradi eylemlerin 
bilinçdışı  bir  sinirsel  kökeni  olmasına  rağmen,  eylemler  üzerinde  bilinçli 
kontrol  için  hâlâ  fırsat  bulunduğunu öne  sürmektedir.  Libet,  bu  düşüncesini 
“Özgür irade, iradi bir süreci başlatmaz; ancak iradi süreci aktif  olarak veto 
ederek  ve  eylemi  sonlandırarak  veya  eylemin  gerçekleşmesine  izin  vererek 
(veya tetikleyerek) sonucu kontrol  edebilir”  şeklinde ifade etmektedir  (Libet 
2004, s. 143).

 Libet  ayrıca  bilinçli  vetonun  kökeninin,  bilinçdışı  süreçlerden 
kaynaklanabileceği olasılığını da göz önünde bulundurmaktadır. Eğer böyle bir 
durum  mevcutsa,  insanın  sınırlı  özgürlüğü  fikrinin  de  zayıflayacağını 
belirtmektedir. Ancak Libet, bilinçli vetonun bilinçdışı bir kökeni olmadığına 
dair  bazı  gerekçeler  de  ortaya  koymaktadır.  Öncelikle,  böyle  bir  bilinçdışı 
kökenin  deneysel  olarak  gösterilmediğini  ifade  etmektedir.  İkincisi,  bilinçli 
hareket  etme  dürtüsü  ile  bilinçli  hareket  etme  vetosu  arasında  bir  ayrım 
olduğunu vurgulamaktadır. Libet, “Bilinçli veto, basitçe hareket etme isteğinin 
farkına varmaktan farklı bir kontrol işlevidir” demektedir (Libet 2004, s. 146). 
Dolayısıyla,  bilinçli  hareket  etme  dürtüsüne  atfedilen  (bilinçdışı  nöral  bir 
kökene sahip olma) durum, bilinçli hareket etme vetosuna uygulanamayabilir. 
Temel fark, ikincisinin bir kontrol fonksiyonu olarak üstlendiği roldedir.



 Veritas Analitik Felsefe Dergisi 29

Bu ayrım önemlidir, çünkü Libet “irade”, “karar” ve “dürtü” gibi terimleri 
esnek bir şekilde kullanmıştır, ancak W’de bilinçli eyleme geçme dürtüsü ile 
motor eylem başlamadan önce W ile  geri  dönüşü olmayan noktalar  (bilinçli 
vetonun  eylemi  önlemede  etkisiz  olduğu  noktalar)  arasında  meydana 
gelebilecek bilinçli vetonun önemli, belki de kategorik bir fark olduğunu kabul 
eder. Mele’nin “dürtü” ile “karar” arasındaki ayrıma dair yaptığı vurgu, Libet’in 
yaklaşımında bu şekilde yankı bulmaktadır.

Daha  sonraları  bilinçli  vetonun  nörolojik  tabanını  inceleyen  deneysel 
çalışmalar  yapılmıştır.  Peter  Haggard  ve  M.  Brass,  yaptıkları  kontrollü 
deneylerde belirli bir eyleme yönelik dürtünün bilinçli olarak veto edildiğinde 
aktive  olan  beyin  bölgelerini  belirlemişlerdir.  Katılımcıların  amaçlanan 
eylemleri  veto  ettiği  deneylerde,  amaçlanan  eylemleri  takip  ettiği  deneylere 
kıyasla, dorsal fronto-median kortekste (dFMC; Brodmann’ın 9. alanı), sol ve 
sağ  ön  ventral  insulada  ve  sağ  üst  temporal  sulkusta  (STS)  aktivasyon 
gözlemlenmiştir (Brass ve Haggard 2007, s. 9142). Bu alanlar, beynin daha ön 
bölgelerinde yer almakta olup, daha yüksek düzeyli yönelimsellik ile ilişkilidir 
(Brass ve Haggard 2007, s. 9143).

Haggard  ve  Brass,  veto  fenomeninin  nörolojik  tabanını  belirlemiş 
olmanın  sonucu  olarak,  bunun  bilinçdışı  kökeni  hakkında  spekülasyonlar 
yapmışlar  ve  “Eylemin  başlatılması  bilinçdışı  olduğu  için  (Libet  vd.  1983), 
eylemi  engellemenin başlangıcı  da  bilinçdışı  olabilir”  demişlerdir  (Brass  ve 
Haggard 2007, s. 9144). Ancak bu sonuç yeterince sağlam görünmemektedir. 
İlk olarak, veto ile ilgili sinirsel aktivitenin zamansal uzantısına dair kesin bir 
ölçüm sağlamamaktadırlar.

Hazırlık  potansiyeli  (RP)  veya  lateralize  hazır  olma  elektrik 
potansiyelinin (LRP) aksine, vardıkları sonuçlar veto ile özel olarak bağlantılı 
zamansal  olarak  genişletilmiş  herhangi  bir  elektriksel  potansiyel 
içermemektedir.  Bu  sınırlılığı  kabul  ederek,  “fMRI’nin  bu  zayıf  zamansal 
çözünürlüğü, engelleyici sürecin, bilinçli niyet zamanı ile motor çıktısı için geri 
dönüşü olmayan nokta arasındaki görünür kısa aralıkta işleyip işlemediğine dair 
henüz kesin bir yargıya varılamadığı anlamına gelmektedir.” (Brass ve Haggard 
2007, s. 9144) demektedirler. İkinci olarak, ek varsayımlar olmadan sinirsel bir 



 Veritas Analitik Felsefe Dergisi 30

korelasyon  belirlemek,  sinirsel  aktivite  ile  zihinsel  fenomenler  arasında 
nedensel bir bağlantı kurmak için yeterli değildir. Bu nedenle, mevcut ampirik 
veriler,  Libet’in  bilinçli  veto  ile  ilişkili  olarak  insan  özgürlüğü  yorumunu 
sorgulamak için henüz yeterince ikna edici değildir.

Libet determinizm veya indeterminizm hakkında net bir hüküm vermese 
de Robert Kane bilinçli veto kavramını, fiziksel dünyada indeterminizme izin 
veren  liberteryen  insan  özgürlüğü  açıklamasına  entegre  etmektedir.  Kane, 
Libet’in  konumunu  şöyle  özetler:  “bilincin,  iradi  eylemde  ve  diğer  zihinsel 
aktivitelerdeki rolü, bireyin hazır olma elektriksel potansiyelinden  sonra, fakat 
sürecin tamamlanmasından önce nihai sonuçlar üzerinde olası “veto” gücüyle 
bir “denetimde” bulunmaktır.” (Kane 1998, s. 232). Kane için bu bakış açısı, 
bilinçli  karar  alma  ve  veto  etme  yeteneğinin,  özgür  iradenin  liberteryen 
anlayışıyla uyumlu olduğunu iddia eden teorisiyle örtüşmektedir.

Özetle, Libet, basit motor görevlerde bile, bilinçli karar alma için belirli 
bir alan olduğunu savunarak, eylemlerimizin yalnızca otomatik tepkiler olduğu 
fikrine meydan okumaktadır. Veto etme kapasitesi – bilinçli olarak bir dürtüye 
göre hareket etmemeyi seçmek – özgür iradenin bir yanılsama olduğu iddiasını 
zora sokan bir kontrol düzeyi sunmaktadır.

Özellikle rutin görevlerimizde sıklıkla otomatik pilotta çalıştığımız açık 
olsa da bu durum belirli şartlarda özgür ve bilinçli kararlar alma yeteneğimizi 
ortadan kaldırmaz. Ulric Tse’ye göre,  insan iradesinin bu yönünü anlamanın 
anahtarı  dikkattir.  Günlük  rutinlerimizde,  araba  kapısını  nasıl  açacağımızı, 
motoru  nasıl  çalıştıracağımızı  veya  direksiyonu  nasıl  çevireceğimizi  bilinçli 
olarak  düşünmeden  otomatik  olarak  araba  kullanabiliriz.  Ancak,  otoyolun 
ortasında bir palyaço görmek gibi alışılmadık bir durum meydana geldiğinde, 
dikkatimizi  ona  yöneltiriz  ve  ne  yapacağımıza  dair  bilinçli  kararlar  almaya 
başlarız.  Benzer  bir  şekilde,  anlaşmazlık  veya  önemli  sorunlarla 
karşılaştığımızda, dikkatimizi bu durumlara odaklar ve bilinçli kararlar almaya 
başlarız (Tse 2013, bölüm 3, bölüm 10).

Son bir  nokta,  bireylerin niyetlerinin farkına varmadan önce beyindeki 
sinirsel aktiviteye dayalı insan eylemlerinin öngörülebilirliği ile ilgilidir. Ulric 



 Veritas Analitik Felsefe Dergisi 31

Tse,  bazı  deneylerden  elde  edilen  kusurlu  tahminlerin,  kararlarımızın 
bilincimize varmadan  önce kesin olarak belirlendiği iddiasını desteklemediğini 
savunmaktadır. Bunun yerine, bu deneyler “sinirsel olarak gerçekleştirilen bazı 
bilinç  öncesi  aktivite  kalıplarının,  sonraki  basit  eylemleri  nasıl  yapacağımız 
konusunda bir rol oynadığını” göstermektedir (Tse 2013, s. 179). Bu durum, 
kadınlara karşı olumsuz önyargısı olan birinin işe alım sürecinde kadın adaylara 
karşı ayrımcılık yapması gibi bilinçli kararları etkileyebilecek bilinçdışı önyargı 
faktörlerine benzer.  Ancak, bu önyargı faktörleri,  eylemleri  belirlemez; birey 
bilinçli olarak farklı davranmayı seçebilir.

Gördüğümüz gibi, Libet tarzı deneylerin çeşitli yorumları bulunmaktadır 
ve bu deneylerden insanların özgür iradeden yoksun olduğu sonucuna kolayca 
varmak  haksızlık  olacaktır.  Hem  deterministler  hem  de  indeterministler  bu 
deneylerin bulgularını kabul edebilir ve hem özgür iradenin savunucuları hem 
de  şüphecileri  bunların  geçerliliğini  tanıyabilir.  Farklılıkların  çoğu,  felsefi 
derinliği  olan  ve  gerçekliğin  doğasıyla  ilgili  temel  inançlar  içeren  ek 
varsayımlarda  yatmaktadır.  Determinizm  ve  indeterminizm,  bu  tür  inançlar 
arasında  yer  almaktadır.  Bu  tartışmadaki  birçok  tarafın  paylaştığı  ortak  bir 
temel  inanç,  natüralizm  veya  fizikalizmdir.  Özgür  irade  reddedilsin  veya 
edilmesin, bu bağlamda bir görüşü savunmanın olağan yaklaşımı, natüralizm 
veya fizikalizm sınırları içinde kalmak olmaktadır.

İnsan  eylemlerinin  ardındaki  nedensel  mekanizmaları  kesinlikle 
fizikalizm  sınırları  içinde  çerçevelemenin,  bilimsel  olmaktan  çok  felsefi  bir 
duruş olduğunun altını çizmeliyim. Nörobilim, öncelikle insan beyni, zihni ve 
bedensel  eylemler  arasındaki  korelasyonları  ve  örüntüleri  belirlemeye 
odaklanır.  Bu  korelasyonların  ve  örüntülerin  ardındaki  asıl  nedenleri 
belirlemek, deneysel olarak doğrulanabilen veya çürütülebilen şeylerin ötesine 
geçen felsefi alana uzanır.

Çağdaş  fizikalizm  gibi  yaygın  kabul  gören  felsefi  görüşler  bile  -ister 
eleyici,  ister  indirgeyici,  isterse  de  nitelik  düalizmi  formlarında  olsun- 
zorluklarla ve kimi zaman ciddi kavramsal problemlerle karşılaşmaktadır. Bazı 
bilim  insanları  ve  filozoflar,  özellikle  zihinsel  nedenselliğin  doğasıyla  ilgili 
olarak, bu varsayımı sürdürmenin zorluğunu kabul etmektedir. Örneğin Ulric 



 Veritas Analitik Felsefe Dergisi 32

Tse, “Kızılcık sosu almak için markete gitmem gerekiyor” gibi bir önermesel 
sonucun  motor  planlara  ve  eylemlere  nasıl  dönüştürüldüğü  henüz 
bilinmemektedir”  (Tse  2013,  s.  237)  demekte  ve  zihinsel  olguların  fiziksel 
olarak gerçekleşmesini gizemli olarak nitelendirmektedir (Tse 2013, s. 245).

Robert Kane de bu gizemi samimiyetle kabul etmektedir:

Bu  sorunlardan  biri,  özünde  “bilinç  sorunu”nu  içeren  “zihin/beden 
sorunu”dur:  Düşünceler,  algılar  ve  diğer  bilinçli  deneyimler  -irade 
çabaları dahil- nasıl beyin süreçleri olarak değerlendirilebilir? Ancak, ister 
bağdaşırcı  olun  ister  bağdaşmazcı,  ister  liberteryen  ister  liberteryen 
olmayan  olun,  bu  bir  sorundur.  Beyindeki  nöral  ateşlemelerin  bilinçli 
zihinsel  olaylar  olabilmesi,  indeterminist  olmaları  ya  da  indeterminist 
kaotik  süreçler  içermeleri  durumunda,  determinist  olmasından  daha  az 
gizemli değildir (Kane 1998, s. 148).

Söz konusu gizem, günümüzde büyük ölçüde terk edilmiş olan Kartezyen 
töz düalizmine kadar uzanmaktadır. Ancak bu çerçevede formüle edilen zihin-
beden  problemi,  yukarıda  bahsi  geçen  gizemler  için  hala  ana  arka  planı 
oluşturmaktadır.

Kartezyen  töz  düalizminde  beden,  düşünen  ve  uzamsal  olmayan  bir 
cevher olan zihinden tamamen farklı, uzam sahibi ve düşünmeyen bir cevher 
olarak tasavvur edilir. Ortak hiçbir yanları olmamasına rağmen, bu iki cevher 
etkileşim halindeymiş gibi görünür. Örneğin, bir kişi klavyede yazı yazmak gibi 
fiziksel  bir  eylemi  gerçekleştirmeye  istekli  bir  zihinsel  duruma  sahip 
olduğunda, kişi bu eylemi zahmetsizce gerçekleştirebilir. Benzer şekilde, beden 
bir nesne tarafından fiziksel olarak etkilendiğinde, kişi zihinsel bir durum olan 
acıyı hissedebilir.

Töz  düalizmini  savunanlar  bu  zihinsel  ve  fiziksel  durumların  nasıl  bu 
kadar  sorunsuz  bir  şekilde  birbiriyle  ilişkili  olduğunu ikna  edici  bir  şekilde 
açıklamakta  zorlanırlar.  Fiziksel  ve  zihinsel  durumlar  arasında  nedensel 
bağlantılar önerdiklerinde, temelde farklı olan bu iki cevherin nasıl etkileşime 
girebildiğini açıklamak gibi zorlu bir görevle karşı karşıya kalırlar. Bu zorluk, 



 Veritas Analitik Felsefe Dergisi 33

tözsel düalizme yöneltilen başlıca eleştirilerden birinin altını çizmekte ve zihin-
beden  etkileşimlerini  açıklarken  karşılaştığı  kavramsal  zorlukları 
vurgulamaktadır.

Fizikalizm,  ruhun  veya  zihnin  bedenden  bağımsız  bir  madde  olarak 
varlığını  reddederek  geleneksel  zihin-beden  sorunundan  kaçındığını  ileri 
sürmektedir.  Eğer ayrı  bir zihin yoksa, zihin ve beden arasında nedensel bir 
etkileşim  de  yoktur.  Zihin-beden  problemi,  Kartezyen  filozoflar  tarafından 
formüle  edildiği  biçimiyle  fizikalist  çerçevede  ortadan  kalksa  da  bu  eski 
problemin farklı  versiyonları  yeniden ortaya  çıkmaktadır.  Fizikalizmin farklı 
biçimleri  çeşitli  zorluklarla  karşılaşmakta  olup  bu  durum  sorunların 
çözülmekten uzak olduğunu göstermektedir.

Eleyici fizikalizm, zihinsel fenomenlerin gerçekliğini reddederek radikal 
bir konum sergilemektedir. Bu bağlamda özellikle bu fizikalizm versiyonunun 
bilinçli  özneler  tarafından savunulmasında paradoksal  bir  durum söz konusu 
olmaktadır. Aynı zamanda, bu görüş, günlük yaşantıda deneyimlenen belirgin 
zihinsel  olguları  açıklama  konusunda  zorluklarla  karşılaşmaktadır.  Diğer 
yandan,  indirgeyici  fizikalizm  ise,  zihinsel  olguları  beyindeki  nörofiziksel 
durumlar,  süreçler  ve  nöral  ağlarla  özdeşleştirmeyi  amaçlamaktadır.  Her  iki 
çerçevede  de  kabul  edilen  tek  gerçeklik,  fiziksel  beyindeki  nörofiziksel 
durumlardır;  bu durum, zihinsel halleri  ya yanıltıcı  ya da halk psikolojisinin 
kalıntıları haline getirir.

Bu görüşlerin temel sorunu, fiziksel ve zihinsel olgular arasındaki belirgin 
ayrımın  nasıl  açıklanacağı  hakkındadır.  Bilincin  karmaşık  doğası  göz  önüne 
alındığında,  David  Chalmers,  bu  açıklamayı  fizikalizmin  sınırları  içinde 
vermenin zorluğunu “bilincin zor problemi” olarak nitelendirmiştir. Söz konusu 
problem, yalnızca belirli zihinsel olguların veya bilincin sinirsel ilişkilerini ya 
da  mekanizmalarını  belirlemekle  kolayca  çözüme  kavuşturulamaz;  “zor” 
olmasının nedeni, bilinçli deneyimin bu sinirsel ilişkilerden temelden farklılık 
göstermesidir. (Chalmers 1996, s. xi–xii).

Fizikalizm bağlamında,  bilincin zor  sorunu tarafından yönlendirilen ve 
beyindeki zihinsel fenomenler ile nörofiziksel fenomenler arasında bir ayrımı 



 Veritas Analitik Felsefe Dergisi 34

kabul eden bir grup da bulunmaktadır. “Nitelik düalistleri” olarak adlandırılan 
bu grup, tek bir cevher türünü – fiziksel veya maddi – kabul etmekte, ancak bu 
madde içerisinde zihinsel ve nörofiziksel olarak iki tür özelliğin bir arada var 
olabileceğini savunmaktadır.

Ancak,  bu  iki  farklı  özellik  türünün  nedensel  etkileşimi  nasıl 
gerçekleşebilir?  İnsan  bilincinin  veya  iradesinin  nörolojik  durumlardan nasıl 
etkilendiği veya onları nasıl etkileyebileceği üzerine sorular, Kartezyen zihin-
beden sorununun modern bir versiyonunu gündeme getirir. Bu nedenle, nitelik 
dualizmi  açıkça  indirgemecilikten  veya  eleyici  fizikalizmden  kaçınırken, 
zihinsel  durumlar  ile  fiziksel  süreçler  arasındaki  nedensel  ilişkileri  nasıl 
açıklayacağı  sorunuyla  karşılaşır.  Bu sorunların  naturalist  fizikalizm sınırları 
içinde  çözülemez  olduğunu  ima  etmek  istemiyorum.  Bunları,  natüralist 
fizikalizmin zihin-beden sorununu kesin bir şekilde çözdüğü ve en son bilimsel 
verileri açıklayabilen tek veya mükemmel felsefi teori olduğu izlenimine karşı 
koymak  amacıyla  vurguluyorum.  Bir  sonraki  bölümde,  ana  akım  natüralist 
fizikalizme alternatif olarak, Akkirmânî’nin insan iradesinin vesileci modelini 
sunuyorum. Bu model, temelde farklı bir gerçeklik anlayışına – vesileciliğe – 
dayanmaktadır. Ve insan iradesinin ne bir sebebe bağlı olduğu ne de nedensel 
olarak etkili  olduğu görüşüne dayalı  liberteryen bir  bakış  açısı  sunmaktadır. 
Dikkate değer bir  biçimde, nörobilimsel araştırmaların bulgularıyla da uyum 
içindedir.

4. Akkirmânî’nin İnsan İradesine İlişkin Vesileci 
Bakış Açısı

Şimdi  Akkirmânî’nin  insan  iradesinin  doğasına  dair  görüşlerini 
inceleyeceğim. Ardından, insan iradesine ilişkin çağdaş nörobilimsel bulguları 
onun  perspektifinden  yorumlayacak  ve  bu  bulguların  onun  yaklaşımıyla  ne 
kadar uyumlu olduğunu tartışacağım. Akkirmânî, fikirlerini, doğal varlıklarda 
etkin nedenselliği  reddeden ve bunu yalnızca Tanrı’ya atfeden bir  teori  olan 
vesilecilik  çerçevesinde  sunmuştur.  Tam  anlamıyla  vesilecilik,  ilahi  gücün 
evrendeki her nesne ve olayın sürekli yaratılmasından sorumlu olduğunu öne 
sürer. Bu görüş doğrultusunda Tanrı, tüm doğal olayların doğrudan nedeni olup, 



 Veritas Analitik Felsefe Dergisi 35

herhangi  bir  sonlu  varlığın  etkin-nedenselliğe  dayalı  aracılığı  olmaksızın 
yaratmayı sürdürür (Fakhry 1958; Nadler 2011).

Çoğu  Müslüman  kelamcı  (mütekellimûn)  ve  Géraud  de  Cordemoy  ile 
Nicolas  Malebranche  gibi  bazı  erken  modern  dönem  filozofları  bu  görüşü 
desteklemiştir. Bu filozoflar, evrendeki düzeni göz ardı etmemişler, ancak bu 
düzenin  doğal  nedensellikten  değil,  Tanrı’nın  iradesinden  ve  doğrudan 
yaratmasından  kaynaklandığını  savunmuşlardır.  Müslüman  vesilecilere  göre 
Tanrı,  kendi  iradesiyle  belirlenmiş  bir  düzene  (âdetullah, sünnetullah)  göre 
yaratmayı sürdürmektedir. Örneğin, Gazali bu kavramı açıklamak için ateş ve 
pamuk  örneğini  kullanmıştır:  Tanrı,  ateşle  temas  ettiğinde  sürekli  olarak 
pamuğun yanmasını  yaratır.  Bu durum, ateşin yanmaya neden olan içsel  bir 
güce sahip olmasından değil, Tanrı’nın ateşin yanında düzenli olarak pamuğun 
yanmasını yaratmayı seçmesinden kaynaklanmaktadır (Al-Ghazali 1962, s. 97–
98).  Tanrı  pamuğu yakmak için  suyu  da  seçebilirdi,  ancak  seçmemiştir.  Bu 
nedenle,  ıslakken  pamuğun  yanmasını  beklemiyoruz.  Benzer  şekilde, 
Malebranche  doğal  fenomenleri  ilahi  eylem için  vesile  olarak  görmekteydi. 
Tanrı’nın dünyadaki olayların doğrudan ve tek etken nedeni olduğunu kabul 
etmiş  ve  yaratılışın  rastgele  olmadığını,  ilahi  bir  düzeni  izlediğini  ileri 
sürmüştür. Örneğin, ateş ve pamuk durumunda, ateş yalnızca Tanrı’nın pamukta 
yanmayı  yarattığı  bir  vesile  olarak  hizmet  eder;  bu  nedenle  ateş, 
Malebranche’ın  tanımladığı  gibi,  kendi  başına  herhangi  bir  nedensel  gücü 
olmadan “vesile- neden” olarak değerlendirilir (Malebranche 1997, s. 448).

Bazı dar kapsamlı vesilecilik çeşitleri  de vardır.  Örneğin, dar kapsamlı 
vesileciliğin  bir  biçimi,  fiziksel  maddenin  etkin  bir  nedensellikten  yoksun 
olduğunu,  ancak  bazı  zihinlerin  veya  ruhların  -ilahi  nedenselliğin  yanı  sıra- 
buna sahip olabileceğini kabul eder. Alvin Plantinga son zamanlarda bu görüşü 
benimsemiştir  (Plantinga  2016).  Bu  dar  kapsamlı  vesilecilik  biçimini 
benimsemenin temel kaygılarından biri, insan sorumluluğunu hesaba katmaktır. 
Bu bağlamdaki  temel  varsayım, bireylerin ancak iradeleri  nedensel  etkinliğe 
sahipse eylemlerinden sorumlu tutulabileceğidir.

Ancak, genel anlamda bir vesileci olarak Akkirmânî, etkili nedenselliğin 
insan  iradesine  uzandığı  fikrini  bile  reddeder.  Buna  rağmen,  insanların 



 Veritas Analitik Felsefe Dergisi 36

kararlarından  ve  eylemlerinden  sorumlu  olduğunu  savunur.  Sorumluluğu, 
insanın  özgür  irade  kavramına  dayandırır  ve  iradenin  özgür  olması  ve 
sorumluluk taşıması için nedensel olarak etkili olması gerekmediğini iddia eder. 
Bu bakış açısı, tüm nedenselliğin nihayetinde ilahi olanla ilişkili olduğunu ileri 
süren  vesileci  görüşle  çelişkili  olmaksızın,  sorumluluk  kavramını  savunma 
imkânı tanımaktadır. Şimdi bu görüşü ayrıntılı olarak açıklayacağım.

Akkirmânî,  insan  iradesinin  doğasını  ve  kısıtlamalarını  teolojik 
determinizm  çerçevesinde  ele  alır.  İlahi  bilgi,  irade  ve  kudretin  teolojik 
determinizmin  potansiyel  kaynakları  olduğunu  düşünür.  İlahi  bilgi  ve  irade 
konusuyla ilişkili olarak, kadercilik şu şekilde ortaya çıkar: Eğer Tanrı her şeyi 
biliyorsa,  gelecekteki  insan kararları  ve eylemleri  de dahil  olmak üzere tüm 
olayları  biliyorsa,  bu  durum,  bu  tür  eylemlerin  önceden  belirlenmiş  olduğu 
anlamına gelmez mi? Buna yanıt olarak, Akkirmânî bilgi ve belirleme arasında 
kritik bir ayrım yapar. Bilginin belirlemeyle aynı anlama gelmediğini; bilginin 
bilinene bağlı olduğunu savunur. Bu bağlamda, insan eylemlerinin ilahi bilgisi, 
insan seçimlerine  ve  kararlarına  dayanan eylemlerin  kendilerine  dayanır.  Bu 
ilişki nedensel anlamda bir bağımlılık değildir, burada kasıt Tanrı’nın bilgisinin 
insan seçimlerini kapsamasına rağmen onları dikte etmemesidir. İnsan seçimleri 
de Tanrı’yı nedensel olarak etkilemez. Tanrı,  onları  oldukları  gibi bilir;  bilgi 
kavramının ima ettiği budur. Sonuç olarak, insan eylemleri ilahi bilgiye bağlı 
değildir;  bunun  yerine,  ilahi  bilgi  insanların  yaptığı  özgür  seçimlere 
dayanmaktadır.  İlahi  irade  ile  bilgi  arasındaki  etkileşimle  ilgili  olarak, 
Akkirmânî,  Tanrı’nın  insanların  yapacağı  belirli  seçimleri  bildiği  için,  ilahi 
iradenin  bu  seçimlerle  uyumlu  olduğunu  ve  onları  zorlamadan 
gerçekleşmelerini kolaylaştırdığını ileri  sürer.  Bu çerçeve, tamamıyla kaderci 
olan  çıkarımlardan  kaçınarak  insan  özgürlüğünü  ve  sorumluluğunu  korur 
(Akkirmânî 1866, s. 23).

Akkirmânî,  ilahi  irade  ve  kudreti  tartışırken vesilecilik  ilkelerine  bağlı 
kalmakta ve ilahi irade ile nedenselliğin insanın özgür iradesiyle nasıl bir arada 
var  olabileceğini  tartışmaktadır.  Kur’an’daki  “Allah  dilemedikçe  siz 
dileyemezsiniz”  (81:29)  ayetine  atıfta  bulunarak,  burada  “siz”  ifadesinin 
insanları  temsil  ettiğini  belirtir.  Bu  ayetin  bir  yorumunun,  insan  iradesinin 
tamamen ilahi iradeye bağlı olduğu bir tür kadercilik olduğunu öne sürmektedir. 



 Veritas Analitik Felsefe Dergisi 37

Akkirmânî, bu yorumu genellikle İslam teolojisi (kelam) içindeki Eş’arî  alimler 
tarafından  desteklendiğini  ifade  etmektedir.  Ancak,  bu  tür  kaderci  okumayı 
reddederek,  İslam  teolojisinin  (kelam)  Mâturîdî  ekolü  ile  uyumlu  olduğunu 
iddia  ettiği  alternatif  bir  yorum  sunar.  Akkirmânî’ye  göre,  insan  iradesi 
amaçlanan sonuçları yaratma veya onlara neden olma konusunda doğal bir güce 
ve  yeteneğe  sahip  değildir.  Bunun  yerine,  bu  sonuçların  yalnızca  Tanrı’nın 
dilemesi ve insan iradesinin amaçladığını gerçekleştirmesi durumunda ortaya 
çıkabileceğini belirtmektedir. Dolayısıyla, Tanrı’nın iradesi ve kudreti, herhangi 
bir iradeli eylemin gerçekleşmesi için esastır. Tanrı her şeyi yaratma konusunda 
her şeye gücü yeten bir özelliğe sahipken, O’nun âdeti, insanların amaçladığı 
iradeli eylemleri yaratmanın ön koşulu olarak insan iradesini dikkate almaktır 
(Akkirmânî 1866, s. 25). Bu bağlamda, Akkirmânî’ye göre, Kur’an ayeti cebri 
bir  kaderci  yorumu  gerektirmemektedir.  Aksine,  Tanrı’nın  genellikle  insan 
iradesini  yaratıcı  eylemin  ön  koşulu  olarak  gördüğü  ilahi  kudret  ile  insan 
faaliyeti  arasındaki  dinamik  etkileşimi  vurgulamaktadır.  Dolayısıyla  insan 
özgürlüğü ve sorumluluğuna yer veren bir alan açmaktadır.

Akkirmânî,  söz konusu ayetin insan iradesinin daha derin bir  analizini 
içeren alternatif bir yorumunu öne sürmektedir. Herhangi bir iradi eylem için 
dört ana bölüm belirlemektedir.

1. İradi eylemin bir fikrine veya temsiline sahip olma durumu.
2. Eyleme karşı bir şevke, arzuya sahip olma.
3. Eyleme yönelik bir karar verme süreci.
4. Vücut uzuvlarını hareket ettirme eylemi.

Tanrı, âdetinin bir sonucu olarak, bu sıraya uygun olarak iradi eylemleri 
yaratmaktadır. Karardan önceki fikir ve arzuların ilk aşamaları Tanrı tarafından 
yaratılmaktadır.  Belirli  eylemlerle  ilgili  fikirler,  insan  zihninde  aniden  veya 
herhangi  bir  kasıtlı  süreç  olmaksızın  ortaya  çıkabilmektedir.  Bireyler  bu 
fikirlere odaklandıkça arzuları yoğunlaşabilmektedir. Tersine, bu fikirlere olan 
dikkat  azaldığında,  buna  bağlı  olarak  arzu  da  zayıflayabilmektedir.  Tanrı 
tarafından  yaratılan  arzu,  bireyleri  belirli  bir  eyleme  yönlendiren  bir  faktör 
olarak işlev görmektedir (Akkirmânî 1866, s. 26).



 Veritas Analitik Felsefe Dergisi 38

Akkirmânî,  Leibniz’in  “zorunluluk  olmaksızın  eğilim”  ilkesini 
hatırlatırcasına,  arzunun eğilim göstermesine rağmen sonraki  eylemi zorunlu 
olarak gerektirmediğini ileri sürmektedir.

Sonuç olarak, bu arzulara göre hareket edip etmeme kararı bireye aittir. 
Olumlu  bir  karar,  bedensel  uzuvların  hareketini  tetikler  ve  böylece  eylem 
gerçekleşir. İnsanın özgür iradesi yalnızca bu karara uygulanır. Bu çerçevede 
Akkirmânî, Tanrı’nın, hem iradenin hem de eylemin belli bazı ön koşullarını 
yarattığını, ancak nihai sonucu insanın özgür iradesinin belirlediğini savunur. 
Böylece ilahi etki ile kişisel özerklik arasındaki nüanslı bir etkileşime dayalı bir  
yaklaşım ortaya koyar. Tanrı’nın insan iradesi için gerekli ön koşulları yarattığı 
göz önüne alındığında – ki bu ön koşullar olmadan insanlar karar veremezdi – 
insanların  Tanrı  istemediği  sürece,  irade  edemeyeceği  iddiası  doğru 
kalmaktadır. Tanrı, belirli eylemlerle ilgili belirli fikirleri ve arzuları yaratmayı 
seçer  ve  bu  ilahi  müdahaleden  sonra  insanlar  bunlara  göre  hareket  edip 
etmemeye karar verebilirler.

Bu  görüşte  dikkat  çekici  olan,  Akkirmânî’nin  insanın  özgür  iradesiyle 
özdeşleştirdiği  karar  verme  öğesinin  yaratılmamış  olduğunu  düşünmesidir. 
İnsan iradesinin özgürlük alanını şu şekilde açıklamak mümkündür: özgürlük, 
yalnızca düşünceler ve arzular tarafından önerilen belirli eylemlere “evet” veya 
“hayır”  demekle  ilişkilidir.  Bu  “evet”  veya  “hayır”  kararları,  “cüz-i  irade” 
olarak adlandırılan insan özgür iradesinin temelini  oluşturmaktadır.  Bu cüz-i 
irade,  eylemlerle  ilgili  niyetlerin  basit  onaylarından  veya  reddinden 
oluşmaktadır. “Niyet” terimi, belirli eylemlerin temsillerini ve bunlara ilişkin 
eğilimleri  içeren  karmaşık  bir  zihinsel  durum  olarak  kullanılmaktadır. 
İnsanların,  belirli  eylemlere  yönlendiren  arzuları  olan  olumlu  niyetleri 
bulunabileceği  gibi,  bunlardan  kaçınmaya  yönelik  nefretleri  içeren  olumsuz 
niyetleri de bulunabilir. Tipik olarak, acılı bir yemek yedikten sonra su içme 
isteği duyabiliriz. Aynı zamanda, insan idrarını içmekten duyduğumuz iğrençlik 
bizi bu eylemden kaçınmaya sevk eder. Ancak, arzular ve nefretler kararlar ve 
seçimlerle aynı anlama gelmez. İğrenç bulmamıza rağmen idrar içmeye karar 
verebiliriz. Tersine, susamış olmamıza rağmen su içmemeyi tercih edebiliriz.



 Veritas Analitik Felsefe Dergisi 39

Bu yaklaşımı benimsemekle Akkirmânî, açıkça ifade etmemesine rağmen, 
Mâtüridi  âlimi  Sadru’ş-Şerîa’yı  (ö.  1346)  takip  etmektedir.  Ve insanın  cüz-i 
iradesini bir tür durum (hâl) olarak görmektedir. “Hâl” terimi belirsiz bir anlam 
taşımakla birlikte, bu bağlamda, kısa bir süre sonra açıklanacak olan ilişkisel ya 
da göreli durumlara atıfta bulunmaktadır. Bu hâller, “ne var ne de yok” olarak 
kabul edilen belirli bir ontolojik kategoriye aittir (Akkirmânî 1866, s. 21, 27). 
Bu  anlayış,  üçüncü  hâlin  imkansızlığı  ilkesini  ihlal  ettiği  gerekçesiyle 
eleştirilmiş  olup  paradoksal  bir  görünüm  arz  edebilir  (Koca  2020,  s.  248). 
Ancak, burada bahsedilen “yokluk” kavramının, varlığın mantıksal değili olarak 
değerlendirilmemesi  gerektiği  anlaşıldığında,  belirgin  paradoks  çözüme 
kavuşmaktadır.  “Varlık”,  nedenselliğin  uygulandığı  kategoriye  işaret 
etmektedir.  Fakat,  “yok”  sayılamayan  ancak  nedensel  ilişkilere  giremeyen 
göreli ya da ilişkisel durumları dile getirmek mümkündür. Varlığın mantıksal 
olumsuzlaması yalnızca yokluğu değil, aynı zamanda bu göreli ya da ilişkisel 
durumları  da  kapsamaktadır.  Örneğin,  “Akıllı  telefon  dizüstü  bilgisayarın 
solundadır” ifadesinde,  hem akıllı  telefonun hem de dizüstü bilgisayarın var 
olduğu  ve  nedensel  ilişkilere  girebildikleri  dolayısıyla  Tanrı  tarafından 
yaratıldıkları ima edilmektedir. Ancak, “solda olma” durumu, akıllı telefon ve 
dizüstü bilgisayara göre ortaya çıkmakta olup bu mevcut nesneler gibi bir varlık 
özelliğine  sahip  değildir.  Telefon  ve  dizüstü  bilgisayar  mevcut  olduğunda, 
konumsal  ilişkileri  göreli  ve  ilişkisel  bir  durum  olarak  tanımlanmakta  ve 
dolayısıyla  basitçe  “yok”  olarak  nitelendirilememektedir.  Telefon  ve  dizüstü 
bilgisayar  yaratılmış  varlıklar  olmasına  rağmen,  akıllı  telefonun  dizüstü 
bilgisayarın solunda yer alması göreceli bir durumdur ve kendisine nedensellik 
kategorisi  uygulanamamaktadır;  dolayısıyla  bu koşulun yaratılmış  olduğu da 
iddia  edilemez.  Aksi  takdirde,  “Siyah  sayılar  kötü  şans  getirir”  ifadesinde 
yaptığımız hataya benzer bir kategori hatası ortaya çıkacaktır.

Sol veya sağda olmak gibi,  insanın cüz-i iradesi de bir ilişkisel hâldir. 
Akkirmânî’nin  insan  eylemine  dair  dört  aşamalı  analizini  yeniden  ele  alıp 
inceleyelim.  İlk  olarak,  zihnimizde  bir  düşünce  tasarlamaktayız.  Örneğin, 
akşam yemeğinin hazırlanması üzerine bir düşünce geliştirebiliriz. Bu düşünce, 
Tanrı tarafından yaratılmış olan bir zihinsel durumdur. Bu anlayışın ardından, 
düşünceye  karşı  bir  eğilim  veya  ondan  kaçınma  hissi  ortaya  çıkabilir.  Bu 
düşüncenin önermiş olduğu eylemi gerçekleştirme arzusunu duyabiliriz ya da 



 Veritas Analitik Felsefe Dergisi 40

ondan hoşlanmayarak ondan kaçınma dürtüsü hissedebiliriz. Ortaya çıkan hem 
eğilim hem de kaçınma, var olan zihinsel durumlardır ve yaratılmışlardır.

Bu aşamada, eylemi gerçekleştirme veya gerçekleştirmeme kararı verme 
fırsatı sağlayan bir alternatife yönelmeye başlarız. Önemle belirtmek gerekir ki, 
mevcut durumda eylemin gerçekleşmesini ve gerçekleşmemesini temsil eden en 
az iki alternatif düşünce ile meşgulüz. Bu alternatiflerden birini kesin olarak 
seçtiğimizde, irademizin bu bilinçli ve kararlı aşamasındaki hâli “cüz-i irade” 
olarak  adlandırılmaktadır.  Bu,  ilişkisel  bir  durumdur;  zira  bilincimizde  bir 
seçeneğe  “evet”,  diğerine  “hayır”  demekteyiz.  Bilinçli  irademiz  ile  akşam 
yemeğini  hazırlama  seçeneği  ve  olumsuz  anlamda  hazırlamama  seçeneği 
arasında kurulan ilişki, bir modal ilişki oluşturarak özgürlüğümüzün temelini 
oluşturur.  Özetle,  seçim  yapma  seçeneklerini  değerlendirmek  ve  bunlar 
hakkında  düşünmek,  yaratılan  bir  etkenin  eylemi  olarak  değerlendirilebilir. 
Ancak, kesin seçim veya sabit karar, anlık bir hâldir; zamansal bir süresi olan 
bir eylem değildir. Bu sabit kararın hala olumsal bir yönü bulunmaktadır, zira 
kişi seçtiğinden farklı bir seçeneği irade etmiş olabilirdi.

Bu yaklaşıma şu şekilde bir eleştiri yöneltilebilir: Solda veya sağda olma 
gibi  ilişkisel  durumlar,  tamamen dünyada var olan şeylere bağımlıdır.  Tanrı, 
akıllı  telefonu  ve  dizüstü  bilgisayarı  belirli  bir  uzamda  yarattığında,  akıllı 
telefonun  dizüstü  bilgisayarın  solunda  bulunması,  yani  bu  ilişkisel  durum, 
başka bir olasılık söz konusu olmaksızın, kesin olarak o biçimde ortaya çıkarır. 
Bu nedenle, bahsi geçen ilişkisel durum tamamen var olan şeyler ve konumları 
tarafından belirlenmektedir.  Bu bakış  açısına  göre,  ilişkisel  bir  yapı  arzeden 
insan  iradesinin  olandan farklı  olabilmesine,  dolayısıyla  özgürlüğüne  de  yer 
yoktur (Koca 2020, s. 247–48).

Akıllı telefon ve dizüstü bilgisayarla ilgili örneği yeniden ele alalım. Hem 
akıllı  telefon  hem  de  dizüstü  bilgisayar  özgür  iradesi  olmayan  maddi 
varlıklardır.  Tanrı  tarafından  belirli  konumlara  yerleştirildiklerinde,  akıllı 
telefon dizüstü bilgisayarın zorunlu olarak solunda olmaktadır. Bu kurulum, iki 
nesneyi  (akıllı  telefon ve  dizüstü  bilgisayar)  ve  aralarında bir  ilişkiyi  (akıllı 
telefonun  dizüstü  bilgisayarın  solundaki  konumu)  içermektedir.  Ancak,  bu 
senaryoyu daha geniş bir perspektiften ele almak, ek bir ilişki unsurunu daha 



 Veritas Analitik Felsefe Dergisi 41

ortaya çıkarmaktadır: Tanrı. Özgür bir etken neden olarak Tanrı, akıllı telefon 
ve dizüstü bilgisayar için belirli konumları seçmiştir. Ancak, Tanrı bu varlıkları 
farklı  konumlara  yerleştirebilirdi,  bu  da  dizüstü  bilgisayarın  akıllı  telefonun 
solunda olmasına yol açabilirdi. Bu nedenle, akıllı telefon ve dizüstü bilgisayar 
arasındaki ilişki yerleştirildikten sonra zorunlu ve sabit  görünse de Tanrı’nın 
katılımı düşünüldüğünde bu mekansal ilişki olumsal hale gelir. Benzer şekilde, 
insan  fiillerini  tartışırken,  cüz-i  iradenin  kullanılması  bağlamında  bilinç  ve 
özgür  irade  kavramlarının  hatırlanması  önemlidir.  Özgür  irade,  birden  fazla 
seçenekle ilişki içindedir. Seçilen bir eylemin, Tanrı’nın onu insan seçimi ile 
uyumlu olarak yaratmaya karar verdiği anda gerçekleşmesi gerekse de insanlar 
belirli bir eylemi seçmekle sınırlandırılmazlar. İradeleri dışardan belirlenmez; 
alternatif  eylemler  arasında  seçim yapabilirler.  Bu durum,  insan  kararlarının 
olumsal doğasını yansıtmaktadır.

İnsan özgür iradesi, belirli koşulların varlığından sonra kaçınılmaz olarak 
ortaya  çıkan  bir  zorunlu  sonuç  değildir;  bu,  telefon  ile  dizüstü  bilgisayar 
arasında ortaya çıkan “sol tarafta olma” ilişkisiyle karşılaştırıldığında böyledir. 
Bunun yerine,  bu bizim özgürlüğümüzün temelini  sağlayan bir  ilişkidir.  Her 
halükarda,  “cüz-i  irade”  olarak  adlandırılan  ilişkisel  durum,  nedenselliğin 
uygulanabileceği bir şey değildir; dolayısıyla, yaratılmaz. O yaratılmadığı için, 
Tanrı’nın kontrolü veya yaratması altında değildir (Akkirmânî 1866, s. 21, 27). 
Bu  durumun  (hâlin)  Tanrı’nın  yaratma  alanından  dışlanması,  Tanrı’nın  onu 
yaratabilmesine rağmen yaratmama arzusundan değil, onun benzersiz ontolojik 
statüsünden kaynaklanmaktadır.  Bu statü de metafiziksel  olarak herhangi  bir 
nedensellik  biçiminin  ona  uygulanmasını  imkânsız  hale  getirir.  Bu  nedenle, 
bizim cüz-i irademiz (kesin bilinçli seçim veya karar) belirli bir nedensellikten 
ortaya  çıkan  bir  şey  değildir;  sadece  bilincimizin  nedensel  olmayan  bir 
belirlemesidir.  Hiçbir  şeye  neden  olamaz.  Tanrı,  organlarımızdaki  gerekli 
hareketleri seçimimize göre yaratır. Ayağa kalkarız, yürürüz, mutfağa gideriz ve 
akşam  yemeğini  hazırlarız.  Tüm  bu  eylemler  yaratılmıştır,  ancak  Tanrı 
tarafından bizim seçimimize  göre  yaratılmıştır.  Tanrı,  insanların  eylemlerini, 
seçimlerini  dikkate  alarak  yarattığından,  nihayetinde  onları  bu  seçimlerden 
sorumlu tutar.



 Veritas Analitik Felsefe Dergisi 42

5.  Akkirmânî’nin  İnsan  İradesine  Bakışı  ve 
Nörobilimsel Deneyler

Akkirmânî’nin insan iradesi analizi,  konuyla ilgili  mevcut nörobilimsel 
araştırmaları  anlamamızı geliştirebilecek değerli  içgörüler sunar.  Özgür irade 
modeli  bazı  liberteryen  görüşlerle  uyumludur  ve  yukarıda  belirtilen 
nörobilimsel  bulguları  kullanan  deterministik  meydan  okumalara  cevap 
vermede  özellikle  yararlıdır.  Akkirmânî’nin  modelinin  merceğinden  insan 
iradesi üzerindeki nörobilimsel deneyleri  inceleyerek, geleneksel felsefi  veya 
teolojik  çerçevelerin  modern  bilimsel  araştırmalarla  nasıl  etkileşime 
girebileceği  ve  onları  nasıl  bilgilendirebileceği  konusunda  daha  derin  bir 
anlayış  kazanabiliriz.  Şimdi  Akkirmânî’nin  görüşünün bu çağdaş  çalışmaları 
yorumlamak  ve  potansiyel  olarak  özgür  irade  ile  nörobilimsel  bulgular 
arasındaki gerilimi uzlaştırmak için nasıl uygulanabileceğini inceleyelim.

Libet’in çalışmalarında “dürtü”, “irade” ve “karar” terimlerini birbirinin 
yerine  kullandığını  hatırlayın.  Ancak,  Libet  bazı  deneklerin  bileklerini 
bükmekten kaçındıklarını fark edince, özellikle belirli bir eylemi iptal etmekle 
ilgili  olan “veto” kavramını  ortaya koymuştu.  Sonuç olarak,  Libet  deneyleri 
insan iradesinin farklı yönlere sahip olduğunu öne sürmektedir. Mele, aslında 
bu farklı yönlerden bazılarını açıkça tanımlayarak, dürtüler ile kararlar arasında 
ayrım yapmanın önemini vurgulamıştır.

Akkirmânî’nin eğilimler ile bilinçli kararlar arasındaki ayrımı, Mele’nin 
ayrımıyla uyumludur ve insan iradesi bağlamında önemli bir ayrımı aydınlatır. 
Eğilimler,  ister arzu ister nefret  olsun, dürtülere benzer ve belirli  eylemlerle 
ilgili  belirli  fikirlerle  ilişkilendirilir.  Bilinçli  dürtülerin  önceden  belirlenmiş 
olduğunu  dile  getiren  çağdaş  bakış  açısı,  Akkirmânî’nin  eğilimlerin  Tanrı 
tarafından belirlendiği ve yaratıldığı fikriyle örtüşmektedir. Bir vesileci olarak 
Akkirmânî,  beyindeki  sinirsel  etkinliğin  bilinçli  dürtüleri  nedensel  olarak 
tetiklediği fikrini reddedecektir. Ancak, nörobilimsel veriler böyle bir sonucu 
zorunlu kılmaz; yalnızca nöroaktivitenin bilinçli dürtülerin ortaya çıkmasından 
önce geldiğini gösterir. Genel veya lateralize hazır olma elektrik potansiyelleri 
gibi  belirli  beyin  potansiyelleri,  bilinçli  dürtüler  gibi  belirli  zihinsel 
durumlardan tutarlı bir şekilde önce gelir. Gözlemlediğimiz veya ölçtüğümüz 



 Veritas Analitik Felsefe Dergisi 43

şey,  doğrudan  bir  nedensellik  değil,  yalnızca  fiziksel  ve  zihinsel  durumlar 
arasındaki bir korelasyondur. Bu nedenle, Akkirmânî bu korelasyonu reddetmek 
zorunda  değildir;  doğal  nedensellik  yerine,  bunu  ilahi  bir  yaratılış  örüntüsü 
olarak  yorumlardı.  Özünde,  Tanrı  düzenli  olarak  belirli  zihinsel  durumlarla 
ilişkili  belirli  nörofiziksel  durumlar  yaratır.  Malebranche’ın  terminolojisini 
takip  edecek  olursak,  beyindeki  belirli  sinirsel  aktivite,  Tanrı’nın  bilinçli 
dürtüler  veya  eğilimler  gibi  belirli  zihinsel  durumları  yaratmasının  “vesile 
nedeni” olarak hizmet eder.

İnsanlar  bilinçli  kararlar  ile  bilinçli  dürtüler  veya  eğilimler  arasındaki 
ayrımın her zaman farkında olmayabilirler. Bu farkındalık eksikliği anlaşılabilir 
bir durumdur; eğer kişi tipik olarak eğilimlerine göre hareket ediyorsa, bunları 
kasıtlı kararlardan ayırmak zor olabilir.

Ancak,  birisi  belirli  bir  eyleme  yönelik  bir  dürtü  veya  eğilime  göre 
hareket  etmemeyi  seçtiğinde,  insan  iradesinin  bu  dürtülerin  ötesinde  ek  bir 
boyuta  sahip  olduğu  ortaya  çıkar.  Bireylerin  “veto  güçlerini”  kullandıkları 
durumlar bu noktayı göstermektedir.

Başka  bir  örnek  ise  insanların  kendilerini  çatışan  eğilimler  arasında, 
örneğin  oruç  tutarken  yemek  yeme  isteği  ile  oruç  tutmanın  dini  anlamına 
duyulan derin saygı arasında kalmış bulmalarıdır. Bu tür senaryolarda, kişi iki 
veya daha fazla seçenek arasında bilinçli olarak karar verir, birini olumlu olarak 
seçer ve diğerlerini reddeder.

Akkirmânî’ye göre bu tür karar verme, eğilimlerden farklı bir ontolojik 
kategoriye  aittir.  Eğilimler  ve  onlarla  ilişkili  fikirler  nedensel  ilişkileri 
barındıran  varoluşsal  bir  kategoriye  girerken,  kararlar  nedenselliğin 
uzanamadığı  ilişkisel  bir  kategoriye  aittir.  Eğilimler,  su  içme  eğiliminin  bir 
bardak su alıp içme eyleminin gerçekleştirilmesine yönelik olması gibi bir şeye 
yönelik  oldukları  için  yönelimsel  ve  bu  açıdan  da  ilişkisel  olarak  kabul 
edilebilir.  Ancak,  bu  ilişkisellik,  eğilimin  bağlı  olduğu  belirli  bir  eylemin 
kavranması  gibi  dışsal  bir  durumdan  kaynaklanır.  Ancak,  eğilimler  kendi 
başlarına, ontolojik olarak konuşursak, ilişki değildir. Oysa, insan özgürlüğünün 
çok  sınırlı  bir  şekilde  konumlandırıldığı  cüz-i  irade  ilişkisel  zihinsel  bir 



 Veritas Analitik Felsefe Dergisi 44

durumdur. Alınan kararların ayrıca fiziksel varoluşsal kategori içinde sinirsel bir 
tabanı  olabilir,  ancak  bunlar  aynı  şey  değildir.  İnsanlar  yalnızca  bilinçli 
kararlarında özgürdür.

Bu  nedenle,  Akkirmânî  insan  iradesinin  liberteryen  bir  yorumunu 
önererek,  gerçek  alternatif  seçenekler  arasında  bilinçli  ve  özgürce  seçim 
yapabileceğimizi  öne  sürer.  Ancak,  seçimlerimiz  ne  etkin  nedenselliğin 
altındadır ne de nedensel olarak etkilidir. Robert Kane ve Ulric Tse de dahil 
olmak üzere birçok liberteryen, karar alma süreçlerinde insanlara nedensellik 
atfederken, bazıları nedensel olmayan bir özgür irade modeli benimser. Etkin 
nedenselliği  kabul  etmeyen  bu  liberteryenler,  insanların  belirli  nedenlerle 
özgürce hareket ettiğini, ancak bu nedenlerin karar alma sürecinde herhangi bir 
nedensel rol oynamadığını savunurlar (Goetz 1988; Wilson 1989; Ginet 1990). 
Akkirmânî’nin liberteryen modeli, nedensel olmayan modeli savunanlarla daha 
yakından  örtüşmektedir.  Akkirmânî’nin  modelinde,  arzular,  nefretler  veya 
eğilimler,  insanların  hareket  edip  etmemeye  karar  verirken  düşündükleri 
nedenler  olarak  görülebilir,  ancak  etkin  neden  olarak  etkisizdirler.  Ayrıca, 
Akkirmânî,  bireylerin  birini  diğerine  tercih  etmek  için  zorlayıcı  bir  neden 
olmasa  bile  bilinçli  olarak  bir  seçeneği  seçebilecekleri  senaryoları  tartışır. 
Örneğin, yırtıcı bir hayvandan kaçan ve iki özdeş yol arasında seçim yapmak 
zorunda kaldığı bir noktaya ulaşan bir adamı anlatır. Akkirmânî, bu bireyin bir 
neden olmasa bile bir yolu diğerine nispetle seçebileceğini belirtir (Akkirmânî 
1866,  s.  24).  Bu  örnek,  onun  “seçimde  tarafsız  özgürlük”  (liberty  of  
indifference)  varsayımını  gösterir  ve  herhangi  bir  deterministik  kısıtlama 
olmadan seçim yapma özgürlüğüne olan inancını vurgular.

Akkirmânî’nin seçimde tarafsız özgürlüğü bir kişinin bilinçli seçimlerinde 
veya kesin kararlarında konumlandırdığını hatırlayın. Kesin kararlar, zamansal 
süreye  sahip  eylemlerden  ziyade  anlık  hâllerdir.  Bu  görüş,  Brian 
O’Shaughnessy’nin  “karar  verme”  kavramıyla  uyumludur.  O’Shaughnessy, 
“karar  verip  vermeme”  (deciding-whether)  ve  “karar  verme”  (deciding-that) 
arasında  bir  ayrım  yapmaktadır:  İlk  terim,  seçenekleri  veya  alternatifleri 
değerlendirirken karar verme sürecinin devam eden etkinliğini ifade eder; bu da 
“karar  vermeye  çalışmak”  olarak  tanımlanır.  Buna  karşın,  “karar  verme” 
“belirgin,  süreksiz,  esasen  pasif  bir  bilişsel  kristalleşme  olayıdır” 



 Veritas Analitik Felsefe Dergisi 45

(O’Shaughnessy 2008, s. 544). Bu süreksiz bilişsel kristalleşme, Akkirmânî’nin 
kesin seçimler veya kesin kararlar olarak sunduğu cüz-i iradedir. Akkirmânî için 
süreksiz  ve anlıktır,  bu yüzden onu bir  olaydan ziyade bir  hâl  olarak tasvir 
etmekteyim.

Özetle,  Akkirmânî’nin  bakış  açısına  göre,  eğilimler  ve  bunlarla  ilişkili 
fikirler insan kontrolü altında değildir; önceden belirlenmiştir. Ancak, bilinçli 
kararlar  insan  kontrolü  dahilinde  kalır  ve  Tanrı  tarafından  bile  önceden 
belirlenmez. Libet insanların dürtülerini veto etme yeteneğine sahip olduğunu 
kabul  eder,  bu  da  özgür  iradeye  geleneksel  anlamında  olmasa  da  yine  de 
özgürlük  için  bir  alan  sağlar.  Geleneksel  olarak  insan  özgürlüğü,  sadece 
kararları  değil  aynı  zamanda  dürtüleri  ve  eğilimleri  de  kapsayacak  şekilde 
görülüyordu. Ancak, Libet tarzı deneyler bu geleneksel özgür irade modeline 
ciddi  şüpheler  düşürerek  Akkirmânî’nin  modeliyle  yakından  uyumlu,  daha 
kısıtlı bir özgürlük biçimini önerdi.

Ayrıca,  insan  eylemlerinin  nörolojik  aktiviteden  tahmin  edilebilirliğine 
dayanan özgür iradeye karşı çağdaş argümanlar, Akkirmânî’nin bakış açısından 
bakıldığında  gerçek  bir  tehdit  oluşturmaz.  Birincisi,  mevcut  nörobilimsel 
deneyler  bilim  insanlarının  belirli  insan  eylemlerini  (örneğin  bir  bilgisayar 
tuşuna basmak için sol veya sağ parmağı kullanmak gibi) %60 veya %80 gibi 
belirli  olasılıklarla,  ancak  %100’lük  mutlak  bir  kesinlikle  değil,  tahmin 
etmelerini sağlar. Bu, belirli koşullar altında insanların eylemden önce sinirsel 
aktivitenin gösterdiğinin tersine hareket edebileceği anlamına gelir. Bu boşluk, 
sinirsel  aktivitelerin  insanları  en  fazla  belirli  şekillerde  hareket  etmeye 
yöneltebileceğini,  ancak  bu  eylemleri  zorunlu  olarak  gerektirmediğini 
göstermektedir.  Bu  bakış  açısı,  insan  seçimlerinde  eğilimlerin  rolünü  kabul 
ettiği ancak bunları insan eylemlerinin mutlak belirleyicileri olarak görmediği 
için Akkirmânî’nin yaklaşımıyla tutarlıdır. İkinci olarak, Sam Harris’in düşünce 
deneyinde önerildiği gibi, insan eylemleri %100 doğrulukla tahmin edilebilse 
bile,  bu  Akkirmânî’nin  görüşüne  göre  yine  de  insanın  özgür  iradesini 
zayıflatmaz. Akkirmânî,  Tanrı’nın insan seçimlerini  ve eylemlerini  kesinlikle 
bildiğini kabul eder; bu da insan eylemlerini %100 doğrulukla tahmin etmeye 
benzer.  Akkirmânî’nin  fark  ettiği  gibi,  bir  eylemin  bilgisi  o  eylemin 
belirlenmesi anlamına gelmez. Onun yaklaşımında, insan eylemlerinin tam ve 



 Veritas Analitik Felsefe Dergisi 46

doğru  bir  şekilde  önceden  bilinmesi,  bu  eylemlerin  insan  iradesinin  özgür 
seçimlerine veya kararlarına bağlı olduğu gerçeğini ortadan kaldırmaz.

Bu eski ve karmaşık soruya, modern fiziğin sınırlarının ötesine uzanan 
yeni  bir  felsefi  pencere  açmayı  amaçlıyorum.  Vesilecilik  çerçevesinde,  bu 
soruyu cevaplamak basittir çünkü tüm nedensel güç yalnızca Tanrı’ya atfedilir. 
Vesilecilikte,  zihinsel  fenomenler  ile  nörofiziksel  aktivite  arasındaki  ilişkiyi 
sürdüren Tanrı’dır. Bu bakış açısı, zihinsel ve fiziksel alanların nedensel olarak 
nasıl  etkileşime  girdiğini  açıklama  ihtiyacını  ortadan  kaldırır,  çünkü  bunlar 
nedensel olarak etkileşime girmezler.

Erken  modern  dönemde  Kartezyen  filozoflar  arasında  Cordemoy  ve 
Malebranche gibi isimlerin ortaya koyduğu türden vesilecilik, başlangıçta zihin-
beden  sorununa  sadece  zevahiri  kurtarmaya  mahsus  bir  çözüm  önermekle 
eleştirilmiştir;  eleştiriye  göre  vesilecilik  ,  zihin-beden  etkileşim  sorununu 
çözmek için Tanrı’yı yalnızca bir araç olarak tanıtmaktadır. Ancak, bu eleştiri, 
çeşitli  bağımsız  argümanlarla  desteklenen  vesileciliğin  tarihsel  ve  felsefi 
derinliğini  tam  olarak  hesaba  katmamaktadır.  (Lee  2008;  Nadler  2011).  Bu 
yaklaşımın  zihin-beden  sorununa  uygulanması,  bu  teorinin  yalnızca  bir 
yönüdür.

Ayrıca,  vesileciliğin  zorunlu  olarak  töz  düalizmine  bağlı  olmadığını 
belirtmek önemlidir.  İslam teolojisi  (kelâm)  içindeki birçok vesileci,  zihinsel 
özellikleri maddi/fiziksel atomlarda bulunan arazlar olarak gören fizikalist bir 
duruş  benimser  (Bulgen  2022).  Bu  nedenle,  vesilecilik  diğer  ontolojik 
çerçevelerin yanı sıra hem fizikalist hem de nitelik düalizmiyle uyumlu olabilir. 
Felsefi  gücü,  özellikle  natüralist  konumlarla  karşılaştırıldığında,  zihinsel  ve 
fiziksel  alanlar  arasındaki  mükemmel  korelasyonları,  aralarında  nedensel 
etkileşimler  varsaymadan  açıklama  yeteneğinde  yatmaktadır.  Dahası, 
Akkirmânî’nin  vesileci  modeli,  insan  iradesinin  özgürlüğü için  bir  açıklama 
sağlayarak ek bir avantaj sunar. İnsanın cüz-i iradesinin (bilinçli insan kararları) 
hiçbir nedenselliğin uygulanmadığı özel bir ontolojik kategoride bulunduğunu, 
böylece  sürekli  olarak mükemmel  bir  düzen içinde yaratılan  dünyada özgür 
irade kavramını korur.



 Veritas Analitik Felsefe Dergisi 47

6. Sonuçlar

Sonuç olarak, çağdaş nörobilimsel araştırma bağlamında özellikle Libet 
tarzı deneylere odaklanarak insan özgürlüğü ve sorumluluğu gibi karmaşık bir 
konuyu ele almış bulunmaktayım. Libet’in 1980’lerdeki ufuk açıcı çalışmasıyla 
başlayan önemli çalışmaların, eleştirel bir incelemesi ile başlayarak, geleneksel 
özgür irade ve ahlaki sorumluluk anlayışlarına meydan okuyan çeşitli yorumları 
değerlendirdim.

Bu  analiz  sürecinde,  vesileci  bir  çerçevede  insan  özgürlüğüne  dair 
liberteryen bir görüşü savunan on sekizinci yüzyılda yaşamış Osmanlı bilgini 
Mehmed Akkirmânî’nin perspektifini tanıtmış ve yorumlamış bulunmaktayım. 
Akkirmânî’nin teolojik determinizme karşı ileri sürdüğü argümanlar ve insan 
iradesini  eğilimlere,  niyetlere  ve  kararlara  ayırması,  insanın  gerçek 
özgürlüğünün  yalnızca  bilinçli  kararlarda  bulunduğuna  dair  görüşü  özgür 
iradeye dair nüanslı bir görüş sunmaktadır. Akkirmânî’nin bakış açısı, özellikle 
de vesileciliğe dayalı liberteryen yaklaşımı, modern bilimsel bulgularla oldukça 
uyumlu görünmektedir. Bu uyum, zihinsel ve nörofiziksel durumlar arasındaki 
korelasyonların daha iyi bir açıklamasını önererek, natüralist fizikalizme göre 
karşı önemli avantajlar sunmaktadır.

İslam  teolojisinin  geç  dönem  Mâturîdî  ekolünün  görüşleri  ile  güncel 
nörobilimsel  araştırmaları  sentezleyerek,  çağdaş  bilimsel  bağlamlarda  felsefi 
teolojinin kalıcı önemini vurgulamaktayım. İnsan iradesini anlamanın çok yönlü 
bir yaklaşım gerektirdiğini öne sürerek, bilim, teoloji ve felsefe arasında sürekli 
bir diyaloğu savunuyorum. Bu yaklaşım, insan özgürlüğü anlayışımızı yalnızca 
korumakla  kalmayıp,  aynı  zamanda  zenginleştirerek  bilimsel  bulguların, 
eylemlerimizden  doğan  derin  sorumluluğu  ortadan  kaldırmamasını 
sağlayacaktır.

Finansman: Bu araştırma dışarıdan herhangi bir finansman almadı.

Veri Erişilebilirlik Beyanı: Bu çalışmada yeni veri oluşturulmamış veya analiz 
edilmemiştir. Veri paylaşımı bu makale için geçerli değildir.



 Veritas Analitik Felsefe Dergisi 48

Teşekkürler: Bu makale,  2022 yılında Teklif 3’te (s.  110–20) Türkçe olarak 
yayımladığım “Vesilecilik ve İnsan Özgürlüğü” başlıklı makalemde sunduğum 
fikirleri  temel  alarak  önemli  ölçüde  genişletmektedir.  Bu  çalışmanın 
tamamlanmasını  sağlayan  destek  için  minnettarım;  bu  destek,  Harvard 
Üniversitesi Yakın Doğu Dilleri ve Medeniyetleri Bölümü ile Yale Üniversitesi 
Felsefe Bölümü’ndeki araştırma bursum sırasında sağlandı. Her iki kuruma da 
sundukları değerli kaynaklar ve akademik ortam için içten şükranlarımı sunmak 
isterim.

Çıkar Çatışmaları: Yazar, çıkar çatışması olmadığını beyan etmektedir.

Referanslar

Akkirmânî,  Mehmed.  1866. Müntehâb-ı  İrâde-yi  Cüz’iye  Risâlesi.  Istanbul: 
Matbaa-yi Amire. [Google Scholar]

Al-Ghazālī. 1962. Al-Iqtiṣād fi’ aI-I’tiqād (Moderation in Belief). Edited by İ. 
Agah Çubukçu and Hüseyin Atay. Ankara: Nur Matbaası. [Google Scholar]

Balaguer, Mark. 2014. Free Will. Cambridge: MIT Press. [Google Scholar]

Brass,  Marcel,  and Patrick  Haggard.  2007.  To do or  not  to  do:  The  neural 
signature  of  self-control. Journal  of  Neuroscience 27:  9141–45.  [Google 
Scholar] [CrossRef] [PubMed] [PubMed Central]

Bulgen,  Mehmet.  2022. Kelam  Atomculuğu  ve  Modern  Kozmoloji.  Ankara: 
Diyanet Vakfı Yayınları. [Google Scholar]

Chalmers,  David  J.  1996. The  Conscious  Mind:  In  Search  of  a  Theory  of  
Conscious Experience. New York: Oxford University Press. [Google Scholar]

Fakhry, Majid. 1958. Islamic Occasionalism and Its Critique by Averroes and  
Aquinas. London: George Allen & Unwin Ltd. [Google Scholar]

https://scholar.google.com/scholar_lookup?title=M%C3%BCnteh%C3%A2b-%C4%B1+%C4%B0r%C3%A2de-yi+C%C3%BCz%E2%80%99iye+Ris%C3%A2lesi&author=Akkirm%C3%A2n%C3%AE,+Mehmed&publication_year=1866
https://scholar.google.com/scholar_lookup?title=Islamic+Occasionalism+and+Its+Critique+by+Averroes+and+Aquinas&author=Fakhry,+Majid&publication_year=1958
https://scholar.google.com/scholar_lookup?title=The+Conscious+Mind:+In+Search+of+a+Theory+of+Conscious+Experience&author=Chalmers,+David+J.&publication_year=1996
https://scholar.google.com/scholar_lookup?title=Kelam+Atomculu%C4%9Fu+ve+Modern+Kozmoloji&author=Bulgen,+Mehmet&publication_year=2022
https://www.ncbi.nlm.nih.gov/pmc/PMC6672190
https://www.ncbi.nlm.nih.gov/pubmed/17715350
https://doi.org/10.1523/JNEUROSCI.0924-07.2007
https://scholar.google.com/scholar_lookup?title=To+do+or+not+to+do:+The+neural+signature+of+self-control&author=Brass,+Marcel&author=and+Patrick+Haggard&publication_year=2007&journal=Journal+of+Neuroscience&volume=27&pages=9141%E2%80%9345&doi=10.1523/JNEUROSCI.0924-07.2007&pmid=17715350
https://scholar.google.com/scholar_lookup?title=To+do+or+not+to+do:+The+neural+signature+of+self-control&author=Brass,+Marcel&author=and+Patrick+Haggard&publication_year=2007&journal=Journal+of+Neuroscience&volume=27&pages=9141%E2%80%9345&doi=10.1523/JNEUROSCI.0924-07.2007&pmid=17715350
https://scholar.google.com/scholar_lookup?title=Free+Will&author=Balaguer,+Mark&publication_year=2014
https://scholar.google.com/scholar_lookup?title=Al-Iqti%E1%B9%A3%C4%81d+fi%E2%80%99+aI-I%E2%80%99tiq%C4%81d+(Moderation+in+Belief)&author=Al-Ghaz%C4%81l%C4%AB&publication_year=1962


 Veritas Analitik Felsefe Dergisi 49

Fried, Itzhak, Roy Mukamel, and Gabriel Kreiman. 2011. Internally Generated 
Preactivation  of  Single  Neurons  in  Human  Medial  Frontal  Cortex  Predicts 
Volition. Neuron 69: 548–62. [Google Scholar] [CrossRef] [PubMed]

Ginet, Carl. 1990. On Action. Cambridge: Cambridge University Press. [Google 
Scholar]

Goetz,  Stewart  C.  1988.  A Non-causal  Theory  of  Agency. Philosophy  and 
Phenomenological Research 49: 303–16. [Google Scholar] [CrossRef]

Haggard,  Patrick.  2008.  Human  volition:  Towards  a  neuroscience  of 
will. Nature  Reviews  Neuroscience 9:  934–46.  [Google  Scholar]  [CrossRef] 
[PubMed]

Haggard,  Patrick,  and  Martin  Eimer.  1999.  On  the  relation  between  brain 
potentials  and  the  awareness  of  voluntary  movements. Experimental  Brain  
Research 126: 128–33. [Google Scholar] [CrossRef] [PubMed]

Harris, Sam. 2012. Free Will. New York: Free Press. [Google Scholar]

Haynes, John-Dylan. 2011. Decoding and predicting intentions. Annals of the  
New  York  Academy  of  Sciences1224:  9–21.  [Google  Scholar]  [CrossRef] 
[PubMed]

Kane,  Robert.  1998. The  Significance  of  Free  Will.  New  York:  Oxford 
University Press. [Google Scholar]

Koca, Özgür. 2020. Islam, Causality and Freedom: From the Medieval to the  
Modern Era. Cambridge: Cambridge University Press. [Google Scholar]

Kornhuber,  Hans  H.,  and Lüder  Deecke.  1965.  Hirnpotentialänderungen bei 
willkürbewegungen  und  passiven  bewegungen  des  menschen: 
Bereitschaftspotential  und  reafferente  potentiale. Pflüger’s  Archiv 284:  1–17. 
[Google Scholar] [CrossRef]

https://doi.org/10.1007/BF00412364
https://scholar.google.com/scholar_lookup?title=Hirnpotential%C3%A4nderungen+bei+willk%C3%BCrbewegungen+und+passiven+bewegungen+des+menschen:+Bereitschaftspotential+und+reafferente+potentiale&author=Kornhuber,+Hans+H.&author=and+L%C3%BCder+Deecke&publication_year=1965&journal=Pfl%C3%BCger%E2%80%99s+Archiv&volume=284&pages=1%E2%80%9317&doi=10.1007/BF00412364
https://scholar.google.com/scholar_lookup?title=Islam,+Causality+and+Freedom:+From+the+Medieval+to+the+Modern+Era&author=Koca,+%C3%96zg%C3%BCr&publication_year=2020
https://scholar.google.com/scholar_lookup?title=The+Significance+of+Free+Will&author=Kane,+Robert&publication_year=1998
https://www.ncbi.nlm.nih.gov/pubmed/21486293
https://doi.org/10.1111/j.1749-6632.2011.05994.x
https://scholar.google.com/scholar_lookup?title=Decoding+and+predicting+intentions&author=Haynes,+John-Dylan&publication_year=2011&journal=Annals+of+the+New+York+Academy+of+Sciences&volume=1224&pages=9%E2%80%9321&doi=10.1111/j.1749-6632.2011.05994.x&pmid=21486293
https://scholar.google.com/scholar_lookup?title=Free+Will&author=Harris,+Sam&publication_year=2012
https://www.ncbi.nlm.nih.gov/pubmed/10333013
https://doi.org/10.1007/s002210050722
https://scholar.google.com/scholar_lookup?title=On+the+relation+between+brain+potentials+and+the+awareness+of+voluntary+movements&author=Haggard,+Patrick&author=and+Martin+Eimer&publication_year=1999&journal=Experimental+Brain+Research&volume=126&pages=128%E2%80%9333&doi=10.1007/s002210050722&pmid=10333013
https://www.ncbi.nlm.nih.gov/pubmed/19020512
https://doi.org/10.1038/nrn2497
https://scholar.google.com/scholar_lookup?title=Human+volition:+Towards+a+neuroscience+of+will&author=Haggard,+Patrick&publication_year=2008&journal=Nature+Reviews+Neuroscience&volume=9&pages=934%E2%80%9346&doi=10.1038/nrn2497&pmid=19020512
https://doi.org/10.2307/2107978
https://scholar.google.com/scholar_lookup?title=A+Non-causal+Theory+of+Agency&author=Goetz,+Stewart+C.&publication_year=1988&journal=Philosophy+and+Phenomenological+Research&volume=49&pages=303%E2%80%9316&doi=10.2307/2107978
https://scholar.google.com/scholar_lookup?title=On+Action&author=Ginet,+Carl&publication_year=1990
https://scholar.google.com/scholar_lookup?title=On+Action&author=Ginet,+Carl&publication_year=1990
https://www.ncbi.nlm.nih.gov/pubmed/21315264
https://doi.org/10.1016/j.neuron.2010.11.045
https://scholar.google.com/scholar_lookup?title=Internally+Generated+Preactivation+of+Single+Neurons+in+Human+Medial+Frontal+Cortex+Predicts+Volition&author=Fried,+Itzhak&author=Roy+Mukamel&author=and+Gabriel+Kreiman&publication_year=2011&journal=Neuron&volume=69&pages=548%E2%80%9362&doi=10.1016/j.neuron.2010.11.045&pmid=21315264


 Veritas Analitik Felsefe Dergisi 50

Lee,  Sukjae.  2008.  Necessary  Connections  and  Continuous  Creation: 
Malebranche’s Two Arguments for  Occasionalism. Journal  of  the History of  
Philosophy 46: 539–66. [Google Scholar] [CrossRef]

Libet,  Benjamin.  1985.  Unconscious  Cerebral  Initiative  and  the  Role  of 
Conscious Will in Voluntary Action. Behavioral and Brain Sciences 8: 529–66. 
[Google Scholar] [CrossRef]

Libet,  Benjamin.  2004. Mind  Time:  The  Temperol  Factor  in  Consciousness. 
Cambridge: Harvard University Press. [Google Scholar]

Libet, Benjamin, Curtis A. Gleason, Elwood W. Wright, and Dennis K. Pearl. 
1983. Time of conscious intention to act in relation to onset of cerebral activity 
(readiness-potential):  The  unconscious  initiation  of  a  freely  voluntary 
act. Brain 106, Pt 3: 623–42. [Google Scholar] [CrossRef] [PubMed]

Malebranche, Nicolas. 1997. The Search after Truth. Translated and Edited by 
Thomas M. Lennon, and Paul J. Oscamp. Cambridge: Cambridge University 
Press. [Google Scholar]

Mele, Alfred R. 2009. Effective Intentions, the Power of Conscious Will. New 
York: Oxford University Press. [Google Scholar] [CrossRef]

Mele,  Alfred R.  2014. Free:  Why Science Hasn’t  Disproved Free Will.  New 
York: Oxford University Press. [Google Scholar]

Mele, Alfred R. 2017. Aspects of Agency. New York: Oxford University Press. 
[Google Scholar] [CrossRef]

Mele,  Alfred  R.  2023.  Revisiting  Neuroscientific  Skepticism  about  Free 
Will. The  Harvard  Review  of  Philosophy30:  95–108.  [Google  Scholar] 
[CrossRef]

Nadler,  Steven.  2011. Occasionalism:  Causation  among  the  Cartesians. 
Oxford: Oxford University Press. [Google Scholar]

https://scholar.google.com/scholar_lookup?title=Occasionalism:+Causation+among+the+Cartesians&author=Nadler,+Steven&publication_year=2011
https://doi.org/10.5840/harvardreview20239652
https://scholar.google.com/scholar_lookup?title=Revisiting+Neuroscientific+Skepticism+about+Free+Will&author=Mele,+Alfred+R.&publication_year=2023&journal=The+Harvard+Review+of+Philosophy&volume=30&pages=95%E2%80%93108&doi=10.5840/harvardreview20239652
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780190659974.001.0001
https://scholar.google.com/scholar_lookup?title=Aspects+of+Agency&author=Mele,+Alfred+R.&publication_year=2017
https://scholar.google.com/scholar_lookup?title=Free:+Why+Science+Hasn%E2%80%99t+Disproved+Free+Will&author=Mele,+Alfred+R.&publication_year=2014
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195384260.001.0001
https://scholar.google.com/scholar_lookup?title=Effective+Intentions,+the+Power+of+Conscious+Will&author=Mele,+Alfred+R.&publication_year=2009
https://scholar.google.com/scholar_lookup?title=The+Search+after+Truth&author=Malebranche,+Nicolas&publication_year=1997
https://www.ncbi.nlm.nih.gov/pubmed/6640273
https://doi.org/10.1093/brain/106.3.623
https://scholar.google.com/scholar_lookup?title=Time+of+conscious+intention+to+act+in+relation+to+onset+of+cerebral+activity+(readiness-potential):+The+unconscious+initiation+of+a+freely+voluntary+act&author=Libet,+Benjamin&author=Curtis+A.+Gleason&author=Elwood+W.+Wright&author=and+Dennis+K.+Pearl&publication_year=1983&journal=Brain&volume=106&issue=Pt+3&pages=623%E2%80%9342&doi=10.1093/brain/106.3.623&pmid=6640273
https://scholar.google.com/scholar_lookup?title=Mind+Time:+The+Temperol+Factor+in+Consciousness&author=Libet,+Benjamin&publication_year=2004
https://doi.org/10.1017/S0140525X00044903
https://scholar.google.com/scholar_lookup?title=Unconscious+Cerebral+Initiative+and+the+Role+of+Conscious+Will+in+Voluntary+Action&author=Libet,+Benjamin&publication_year=1985&journal=Behavioral+and+Brain+Sciences&volume=8&pages=529%E2%80%9366&doi=10.1017/S0140525X00044903
https://doi.org/10.1353/hph.0.0060
https://scholar.google.com/scholar_lookup?title=Necessary+Connections+and+Continuous+Creation:+Malebranche%E2%80%99s+Two+Arguments+for+Occasionalism&author=Lee,+Sukjae&publication_year=2008&journal=Journal+of+the+History+of+Philosophy&volume=46&pages=539%E2%80%9366&doi=10.1353/hph.0.0060


 Veritas Analitik Felsefe Dergisi 51

O’Shaughnessy,  Brian.  2008. The  Will:  A  Dual  Aspect  Theory.  Cambridge: 
Cambridge University Press, vol. 2. [Google Scholar]

Plantinga, Alvin. 2016. Law, Cause, and Occasionalism. In Reason and Faith:  
Themes  from  Richard  Swinburne.  Edited  by  Michael  Bergman  and  Jeffrey 
Brower. Oxford: Oxford University Press, pp. 126–44. [Google Scholar]

Schlegel,  Alexander,  Prescott  Alexander,  Walter  Sinnott-Armstrong,  Adina 
Roskies, Peter U. Tse, and Thalia Wheatley. 2013. Barking up the wrong free: 
Readiness  potentials  reflect  processes  independent  of  conscious 
will. Experimental Brain Research 229: 329–35. [Google Scholar] [CrossRef] 
[PubMed]

Soon,  Chun  Siong,  Marcel  Brass,  Hans-Jochen  Heinze,  and  John-Dylan 
Haynes.  2008.  Unconscious  Determinants  of  Free  Decisions  in  the  Human 
Brain. Nature  Neuroscience 11:  543–45.  [Google  Scholar]  [CrossRef] 
[PubMed]

Tse,  Peter  Ulric.  2013. The  Neural  Basis  of  Free  Will:  Criterial  Causation. 
Cambridge: The MIT Press. [Google Scholar]

Wegner,  Daniel  M.  2002. The  Illusion  of  Conscious  Will.  Cambridge:  MIT 
Press. [Google Scholar]

Wilson, George. 1989. The Intentionality of Human Action. Stanford: Stanford 
University Press. [Google Scholar]

https://scholar.google.com/scholar_lookup?title=The+Intentionality+of+Human+Action&author=Wilson,+George&publication_year=1989
https://scholar.google.com/scholar_lookup?title=The+Illusion+of+Conscious+Will&author=Wegner,+Daniel+M.&publication_year=2002
https://scholar.google.com/scholar_lookup?title=The+Neural+Basis+of+Free+Will:+Criterial+Causation&author=Tse,+Peter+Ulric&publication_year=2013
https://www.ncbi.nlm.nih.gov/pubmed/18408715
https://doi.org/10.1038/nn.2112
https://scholar.google.com/scholar_lookup?title=Unconscious+Determinants+of+Free+Decisions+in+the+Human+Brain&author=Soon,+Chun+Siong&author=Marcel+Brass&author=Hans-Jochen+Heinze&author=and+John-Dylan+Haynes&publication_year=2008&journal=Nature+Neuroscience&volume=11&pages=543%E2%80%9345&doi=10.1038/nn.2112&pmid=18408715
https://www.ncbi.nlm.nih.gov/pubmed/23535835
https://doi.org/10.1007/s00221-013-3479-3
https://scholar.google.com/scholar_lookup?title=Barking+up+the+wrong+free:+Readiness+potentials+reflect+processes+independent+of+conscious+will&author=Schlegel,+Alexander&author=Prescott+Alexander&author=Walter+Sinnott-Armstrong&author=Adina+Roskies&author=Peter+U.+Tse&author=and+Thalia+Wheatley&publication_year=2013&journal=Experimental+Brain+Research&volume=229&pages=329%E2%80%9335&doi=10.1007/s00221-013-3479-3&pmid=23535835
https://scholar.google.com/scholar_lookup?title=Law,+Cause,+and+Occasionalism&author=Plantinga,+Alvin&publication_year=2016&pages=126%E2%80%9344
https://scholar.google.com/scholar_lookup?title=The+Will:+A+Dual+Aspect+Theory&author=O%E2%80%99Shaughnessy,+Brian&publication_year=2008


Veritas Analitik Felsefe Dergisi 52



 Veritas Analitik Felsefe Dergisi 53

“Herkes bu ilkeyi bin farklı durum üzerinde kullanmamış mıdır?”
-Leibniz’den Clarke’a [1]

Lütfen  beni  başlatmayın.  Başlangıç  o  kadar  cezbedici  ki  başladığım 
zaman  duramam.  Bu  düşünce  akışını  amansızca  takip  etsem  de,  ki  buna 
alışkınım, bir parçam durmamı istiyor çünkü bu uğraşımın bana birkaç dost ve 
müttefik  kazandırabileceğini  biliyorum.  Peki  bu  düşünce  akışı  nereye 
götürüyor? Direkt olarak Yeter Sebep İlkesi’ne, yani YSİ’ye (PSR), terk edilmiş 
bir  ilkeye;  bu  ilkeye  göre,  var  olan  veya  da  elde  edilen  her  şeyin  (nesne, 
durumlar veya her neyse) varoluşu için bir açıklama vardır, var olması için bir 
sebep vardır. [2]

Artık bunun nasıl  ilerleyeceğini anlayabiliyorum çünkü daha önceden 
provasını yapmıştım. Açıklanabilirliğe ve bazı şeylerin açıklanamaz olmasına 
izin verilip verilmeyeceğine ilişkin, bazı aşırı derecede doğal ve neredeyse itiraz 
edilemez iddialarla başlayacağım. Sonrasında, bu tartışmasız noktadan, YSİ’yi 
kabul etmeniz için üzerinizdeki baskıyı yavaş yavaş arttırmaya, hiçbir gerçeğin 
açıklanamaz  olmadığı  görüşünü  benimsetmeye  çalışacağım  –  ya  da  sürekli 
tekrar  eden  ilerleme  bu  şekilde  görülüyor.  Daha  sonra,  YSİ’yi  kabul  etme 
baskısına direnmeyi  son derece zorlaştıran,  YSİ için daha direkt  argümanlar 
geliştirmek için bu hamleleri geliştireceğim.

Fakat benim bu girişimimin ne kadar Don Kişotvari olduğunu önceden 
seziyorum, çünkü YSİ’nin zor günler geçirdiğini ve YSİ için yapılan davetler 
evrensel olarak sağır kulaklarla karşılaşıyor. Bu durumun birçok nedeni vardır. 
Birinci olarak, YSİ’yi savunmak için yapılan önceki girişimler bariz bir biçimde 
etkisizdi. [3] İkinci olarak, YSİ’ye karşı saldırılar olmuştu. Filozoflar birkaç dış 
döngünün  düzeltebileceği  garip  karşı  örnekler  oluşturduğu  söylenemez. 
Olamaz, durum bundan daha da kötü. Bazen öyle görünüyor ki, son 271 yılda, 
en iyi filozofların en iyi çabalarının büyük bir kısmı YSİ’ye karşı bir direkt 
saldırıya  adanmıştı.  Örneğin  Hume  ve  Kant,  apaçık  ve  derin  farklılıklarına 
rağmen,  YSİ’nin  tamamen  yanlış  olduğu  iddiası  çevresinde  kurulmuş  olan 
dünya görüşünü ifade etmeyi ve savunmayı kendilerine misyon edindiler. Bu 
tür saldırılar öyle bir etkiye sahip oldu ki, bunlar olduğu gibi kabul edildi ve 
filozoflar  -bilinçsizce  varsayım  altında  hareket  ederek-  artık  YSİ’nin  yanlış 
olduğunu varsayma eğilimindedirler (veya da göreceğimiz üzere, kendileri için 
uygun olduğunda bu varsayıma göre hareket ederler). Filozoflar çoğu zaman 



 Veritas Analitik Felsefe Dergisi 54

bazı sözde kaba gerçekleri kendi sistemlerine neşeyle dahil ederler ve bu tür 
kabullerin hiçbir felsefi bedel gerektirmediğini düşünürler. Ve daha da kötüsü -
bu  yaralanmaya  bir  de  tekzip  eklermişçesine-  son  zamanlarda,  Peter  van 
Inwagen ve Jonathan Bennet tarafından, YSİ’ye karşı çok doğrudan, çok basit 
ve çok güçlü bir argüman ortaya konuldu. (Bu argüman üzerine daha fazla bilgi 
daha sonra.) Ve, belki de daha da kötüsü, pek çok kişinin gözünde doğrudan ve 
empirik olarak YSİ’ye karşı çıkan bir çağdaş fizik ifadesi var: bazı gerçeklerin 
açıklanmadan  var  olabilmesi  çağdaş  fiziğin  ayırt  edici  özelliği  değil  mi? 
(Makalenin sonuna doğru bu tartışma üzerine söyleyecek bir şeylerim olacak.)

Bu  üzücü  durum ışığında,  iyi  bir  rasyonalistin  yapması  gereken  şey 
nedir?

Bu çeşitli düşünceler rasyonaliste YSİ’ye götürecek herhangi bir zihin 
akışını takip etmemek için yeterli sebep sunmuyor mu? Sunduğum argümanın 
başlangıç noktası  ne kadar makul olursa olsun, bir  kişi  başlamak için hiçbir 
sebep görmeyebilir. Fakat, yine söylüyorum ki, başlangıç noktaları çok doğal ve 
cezbedici. Onlara tekrar bakmaktan ne zarar gelir? Benimle istediğiniz kadar 
dalga  geçin.  Sadece  başlamak  istiyorum.  İstediğim  zaman  durabileceğimi 
biliyorum, sadece başlamış olmak çok güzel olurdu...

Öyleyse başlayacağım, ve YSİ’yi bırakıp yerine daha sıradan ve aşırı 
derece  sezgisel  bir  çıkarıma  odaklanmaktan  daha  masum  ne  olabilir?  Bu 
sebeple Leibniz’den şu basit örneği ele alacağım: “[Arşimet] her iki tarafta da 
her şeyin aynı olduğu bir terazi varsa ve bu terazinin her iki ucuna eşit ağırlıklar 
asılırsa hepsinin dengede kalacağını kabul eder.” [4] Bu kesinlikle mantıklı bir 
çıkarım  olarak  görünüyor.  Terazinin  uçları  arasında  anlamlı  bir  fark 
bulunmaması  durumunda,  bir  kişi  doğal  olarak  bütünün  hareketsiz  kalacağı 
sonucuna  ulaşır.  Leibniz  (veya  da  Arşimet)  burada  belirli  bir  olasılığı  -yani 
terazinin  dengede  olmadığı  olasılığını-  reddediyor,  çünkü  böyle  bir  olasılık 
açıklanamaz olurdu: eşit ağırlıkların olduğu ve anlamlı bir farkın bulunmadığı 
durumda, bütünün dengede kalmaması için hiçbir sebep yoktur ve dolayısıyla 
bütün dengededir. Ben bu çıkarımı zorunlu olarak kabul etmiyorum, sadece bu 
durumun son derece olası olduğunu söylüyorum.

Bu, benim açıklanabilirlik argümanı adını vermiş olduğum duruma bir 
örnek. Böyle bir argümanda, belli bir durumun elde edilemeyeceği söyleniyor 
çünkü onu elde etmek basitçe açıklanamaz ve bu sebeple sözde kaba-gerçek 



 Veritas Analitik Felsefe Dergisi 55

olurdu. Terazinin hareket edişi açıklanamazlığı sebebiyle reddedilen durumdur. 
Arşimetçi  senaryo  açıklanabilirlik  argümanının  elde  edebileceği  gücü 
göstermektedir. Bu türde argümanların genel manada geçerli olup olamayacağı 
daha belli değil. Eğer açıklanabilirlik argümanları genel olarak geçerli ise, YSİ 
basitçe  açıklanamazlığın  reddi  olduğundan  dolayı  bu  durum  bizi  doğrudan 
YSİ’nin  de  doğru  olduğu  sonucuna  götürür.  Fakat  görünen  o  ki  bir  kişi 
Arşimetçi  senaryoyu  YSİ’yi  kabul  etmeden  de  kabul  edebilir.  Belki  de 
açıklanabilirlik  argümanları  bazı  durumlarda  işe  yarayıp  bazılarında  işe 
yaramıyordur.

Pekala,  bakalım.  Son  derece  olası  bir  başka  örneği  ele  alalım:  kaba 
eğilimler  (brute  dispositions).  Aynı  dünyada  yer  alan  ve  kategorik  olarak 
tamamıyla  aynı  olan iki  nesne olduğunu varsayalım.  Her  ikisi  de (niteliksel 
olarak) aynı moleküler yapıya ve aynı kategorik fiziksel özelliklere sahiptir. Bu 
nesnelerin birisinin suda çözülmeye eğilimi varsa, diğer nesne de bu eğilime 
sahip olmayabilir mi? Görünen o ki hayır: birebir aynı kategorik benzerlikleri 
göz  önüne  alındığında,  iki  nesne  arasındaki  eğilimsel  farklılıkları 
temellendirecek bir şey yok gibi görünüyor, bu sebeple böyle bir farklılığın var 
olduğu bir senaryoyu reddediyoruz. [5]

Bir  kez  daha,  bu son derece  sezgisel  olarak makul  bir  sonuçtur.  Biz 
burada açıklanamaz olan kaba eğilimsel farklılıkları reddediyoruz. Bu bir başka 
açıklanabilirlik argümanıdır: nesnelerin farklı eğilimsel özelliklere sahip olduğu 
durumlar  açıklanamaz  olduğu  sebebiyle  reddedilir.  Tekrardan,  bu 
açıklanabilirlik  argümanı  tek  başına  bizi  genel  olarak  açıklanamzlığın  reddi 
olan  YSİ’yi  kabul  etmeye  zorlamaz.  Ama bu  vaka  ve  bir  önceki  vaka  bizi 
duraksatabilir,  şimdilik  bu  açıklanabilirlik  kapsamının  ne  kadar  geniş 
olabileceğini merak ediyoruz. Henüz alarma geçecek bir durum yok, bu sadece 
doğal olarak peşine düştüğümüz bir soru.

Bu  fenomene  karşı  gözlerimiz  açıldığı  anda,  açıklanabilirlik 
argümanlarının  her  yerde  karşımıza  çıktığını  farkedebiliriz.  Açıklanabilirlik 
argümanlarından en sevdiğim örnek, Derek Parfit’in kişisel kimlik ve bölünme 
üzerine yaptığı tartışmada bulunmaktadır. A dediğimiz bir kişinin beyninin ikiye 
bölündüğü bir durumu düşünün. Her bir yarım farklı bir bedene yerleştiriliyor. 
Oluşturulan bu iki kişi de, orijinal kişi A’yla eşit derecede (ve önemli ölçüde) 
psikolojik sürekliliğe sahip. Böylesi bir sürekliliğin ışığında daha sonra ortaya 



 Veritas Analitik Felsefe Dergisi 56

çıkan kişilerden B ve C’nin hangisi A ile aynıdır? Parfit -makul bir biçimde- 
B’nin de C kadar A olma iddiasına sahip olduğunu düşünüyor. Parfit daha sonra 
B  ve  C’den  birisinin  A ile  aynı  olduğu,  diğerinin  ise  A ile  aynı  olmadığı 
görüşünü kısaca ele alır. Fakat Parfit bu görüşü reddediyor: çünkü C’nin değil 
de B’nin A ile aynı olmasını sağlayan şey ne olabilir? C değil de B’nin A ile 
aynı  olduğunu  söylemek  tamamen  keyfi  görünüyor.  Hiçbir  şey  B’nin  A ile 
neden aynı olduğunu fakat C’nin A ile neden aynı olmadığını açıklamıyor. [6] 
Parfit’in bu görüşü reddetmesinin ve B ve C’nin ikisi de A ile aynı olmalıdır ya 
da ikisi  de aynı olmamalıdır demesinin sebebi en azından kısmen budur; ve 
Parfit hayatta kalmak için önemli olanın kimlik olmadığı yönündeki son derece 
sıra dışı sonucuna varma yolunda ilerlemektedir.

Ancak kritik adıma bakmak için duralım. Parfit B kişisinin A kişisiyle 
aynı olacağı görüşünü tam olarak da böyle bir aynılığın açıklanamaz olduğu 
için  reddeder.   Bu  hareket  son  derece  doğal  görünüyor,  ve  açıklanabilirlik 
argümanına başka bir örnek oluşturuyor. Ancak bir kez daha, açıklanabilirlik 
argümanının böyle bir şekilde kullanılmasının kişiyi tam kapsamlı bir biçimde 
YSİ’ye,  kaba  gerçekleri  reddetmeye,  bağlamadığına  dikkat  edin.  Burada 
reddedilen  şey  -büyük  bir  makuliyetle-  kimlikle  alakalı  olan  özel  bir  kaba 
gerçektir. 

Belki de açıklanabilirlik argümanının tarihsel açıdan en önemli örneği, 
Aristocu tözsel veya da tesadüfi formlar aracılığıyla yapılan açıklamaların erken 
modern dönemde reddedilmesidir. Bu tarz formlar dünyada oluşan değişimleri 
açıklamak  için  ortaya  atıldı,  ya  da  en  azından  genel  tasvir  öyle  söylüyor. 
Örneğin  bir  tavanın  ısınmasının  sebebi  ısı  formunu  elde  etmesidir.  Böyle 
açıklamalar  iflas  etmiştir  ve  hala  da  iflas  etmiş  gibi  duruyor.  Bir  şeyin 
ısınmasını  ısı  formunu  kazanmasıyla  açıklamak  saçmadır:  tavanın  neden 
ısındığını açıklamak için, açıklanacak fenomene    -ısı formu gibi- çok yakından 
bağlı olmayan özelliklere başvurmamız gerekir. Belli formlar aracılığıyla belli 
bir  fenomenin  açıklanması  tam  bir  açıklama  olsaydı,  o  zaman  bu  fenomen 
açıklanamaz  kalırdı.  Çünkü  formlarla  açıklama  girişimleri  başarılı  değildi, 
filozoflar  böyle  bir  değişimi  açıklamada  formların  hikayenin  tamamı 
olabileceğini  reddetmeye  başladılar.  Böylece,  Aristocu  formlarla  açıklamayı 
reddeden  erken  modern  dönem  filozoflarının  bir  açıklanabilirlik  argümanı 
ortaya koyduklarını görürüz. Formlar haricinde açıklayıcı olduğu iddia edilen 
öğeler  olmasaydı,  o  zaman  söz  konusu  fenomen  açıklanamaz  olacaktı.  Bu 



 Veritas Analitik Felsefe Dergisi 57

nedenle  bir  başka  açıklayıcı  öğenin  var  olması  gerekir.  Böylece,  bu 
açıklanabilirlik argümanının aracılığıyla, bilimde mekanik açıklamanın temeli 
atılmış oldu,  ve o zamandan beri  felsefede ve bilimde hiçbir  şey eskisi  gibi 
olmadı. Bir kez daha, bu açıklanabilirlik argümanı bir kişinin tam manasıyla 
YSİ’yi kabul etmesini gerektirmemektedir.

Ayrıca  tümevarımın  onaylanmasını  dolaylı  olarak  açıklanabilirlik 
argümanına  bir  başvuru  olarak  da  görebiliriz.  Tümevarımı  onaylarken, 
geleceğin  geçmiş  gibi  olacağını  veya  gözlemlediğimiz  vakaların 
gözlemlemediklerimizle benzer olacağını varsaymış oluyoruz. Eğer ki gelecek 
geçmişten  ani  bir  biçimde  saparsa,  eğer  ki  daha  önce  ilişkilendirilen  bazı 
özellikler, özelliklerde daha fazla temel farklılık olmaksızın aniden dağılırsa, o 
zaman bu ani  ilişki  eksikliği  temelsiz,  açıklanamaz,  görünebilir.  Dolayısıyla 
geleceğin geçmiş gibi olacağını onaylarken, olayların bu kadar açıklanamaz bir 
biçimde  değişmeyeceğini  de  onaylamış  oluyoruz.  Bu  nedenle,  tümevarımı 
onaylamak, temelde açıklanabilirlik argümanına başvurmak gibi görünebilir. [7]

Şimdi, yine de hatırı sayılır derecede sezgisel çekiciliğe sahip olan, daha 
tartışmalı  açıklanabilirlik  argümanlarına  dönelim.  Felsefede  bilincin  doğası 
üzerine  bir  tartışma  alevlenmekte:  mental  bir  durumun bilinçli  olması  daha 
temel,  belki  de  fiziksel  ya  da  işlevsel  bazı  özelliklerden  mi  kaynaklanıyor, 
yoksa  bilinç  böyle  özelliklere  dayanmıyor  mu?  İlk  görüşe  göre,  bilinç  her 
ortaya çıktığında, onun ortaya çıkışına ilişkin, bilincin ortaya çıktığı daha temel 
özelliklere atıfta bulunan, bir açıklama da olacaktır. Dolayısıyla bu görüşe göre, 
neden bazı mental durumların bilinçli olduğu ve bazılarının bilinçli olmadığına 
dair bir açıklamamız olur: bilinçli mental durumlar sadece belirli fiziksel veya 
da  işlevsel  özelliklere  sahip  olan  durumlardır,  ve  bilinçli  olmayan  mental 
durumlar  da  bu  özelliklerden  yoksun  olan  durumlardır.  Rakip  görüşe  göre, 
bilinç  böyle  bir  açıklamaya  elverişli  değildir:  bir  mental  durumun  bilinçli 
olmasında  bundan  daha  temel  bir  şey  yoktur.  Bu  görüşe  göre  bilinç, 
açıklanamazdır.

Bir kişi bilincin açıklanamazlığını kabul edilemez bulabilir ve bundan 
dolayı  bilinci  açıklayabilecek daha derin bir  özelliğin var  olması  gerektiğini 
iddia edebilir. Açıklanamazlıktan kaçınma düşüncesi, benim de kabul ettiğim 
gibi,  zihin  felsefesindeki  fizikalist  ve  işlevselci  çoğu  görüşün  temel 



 Veritas Analitik Felsefe Dergisi 58

motivasyonudur. Bu düşünce zincirini benimsemek demek, aşağıdaki gibi bir 
açıklanabilirlik argümanı kurmak demektir:

Eğer  bilinç  daha  temel  özelliklere  dayanmıyorsa,  o  zaman  bilinç 
açıklanamazdır.

Ama bilinç açıklanamaz değildir.

Öyleyse, bilinç daha temel özelliklere dayanmaktadır.

Böyle bir  açıklanabilirlik argümanı kurarken,  kişinin belirli  bir  bilinç 
anlayışını,  bilincin  ortaya  çıkışının  temeli  olarak  belirli  bir  özelliği  kabul 
etmediğine dikkat  edin.  Kişi  sadece bir  tür  açıklamanın var  olduğunu kabul 
etmiştir.  Tipik olarak,  bir  açıklamanın var  olduğunu iddia edenler,  daha çok 
veya da daha az makul olabilecek (genellikle de gayet makul olmayan) spesifik 
bir açıklamayı öne sürerler. Fakat bu spesifik açıklamaların statüsü -az önceki 
açıklanabilirlik  argümanında  sunduğum-  bilinç  için  bir  açıklamanın  gerekli 
olduğu genel talebinin makuliyetini etkilemez. 

Nedensellik,  tartışmalı  ve  yine  de  felsefede önemli  bir  desteğe sahip 
olan bir başka açıklanabilirlik argümanına fırsat sağlar. Nedensellik konusunda 
bir indirgemeci için, nedensel bir ilişkiyi ortaya çıkaran bir şey olmalıdır. Neden 
bazı olaylar nedensel olarak bağlantılıdır da bazıları değildir? Onları nedensel 
olarak  bağlantılı  kılan  şey  nedir?  Bir  durumdaki  nedensel  ilişkiyi  açıklayan 
daha  derin  bir  hakikati  reddetmek  demek  nedenselliği  primitif  veya  da 
açıklanamaz  olarak  kabul  etmektir,  ve  böyle  bir  açıklanamazlık  nahoş  bir 
durumdur. Nedenselliğin temel, açıklanamaz bir olgu olması tuhaf görünürdü, 
şu soruya cevap verememek garip olurdu: Bazı olaylar arasında nedensel bir 
ilişki varken, diğerlerinde olamamasını sağlayan şey nedir? Parfit durumunda 
olduğu gibi, A ve B aynıyken (A ve C’nin aynı olmaması), bu aynılığı sağlayan 
ve (bu farklılığı sağlamayan) bir şey olmadığı için tuhaf görünebilir. Benzer bir 
biçimde, kaba nedensellik fikri de, kesin kategorik benzerliklerine rağmen bir 
şey çözümlenebilirken diğer şeyin çözümlenemediği durumlar ve benzeri diğer 
durumlar olan kaba eğilimler kadar istenmeyecektir. Nedensellik konusunda bir 
indirgemeci,  açıklanamazlığın  reddedildiği  diğer  durumlardaki  gibi,  bu 
durumda  da  açıklanamazlığın  reddine  dayanıyor  gibi  duruyor.  Ve  burada 
söylemek  istediğim,  çoğu  filozofun  da  söylediği  gibi,  nedenselliğin 



 Veritas Analitik Felsefe Dergisi 59

açıklanamaz  oluşunun  reddinin  hatırı  sayılır  bir  sezgisel  çekiciliğe  sahip 
olduğudur.

Bir açıklama talebini kabul etmenin belirli bir nedensellik açıklamasını 
öne  sürmek  olmadığına  tekrar  dikkat  edin.  Belirli  bir  açıklamadan  daha 
önemlisi nedenselliğin açıklanamaz kalmamasına olan genel taleptir. Bu talep 
açıklanabilirlik  argümanını  bu durumda ortaya koymaktadır.  Bu talebi  kabul 
etmenin  kişiyi  genel  YSİ’yi  kabul  ettirmediğine  dikkat  edin.  Bu  durumda 
açıklanamazlığı  reddetmek,  her  durumda açıklanamazlığı  reddetmeyi  gerekli 
kılmaz.

Daha  da  tartışmalı  olup  da  açıklama talebinin  hala  güçlü  olduğu bir 
durum da modalitedir.  Belirli  bir  önermenin mümkün ya  da  zorunlu olması 
nedir? Eğer bu soruya (genel cevaptaki gibi) zorunlu bir önerme tüm mümkün 
dünyalarda  doğrudur,  ve  mümkün  bir  önerme  de  bazı  mümkün  dünyalarda 
doğrudur diye cevap verirsek, o zaman kişi modalite hakkında indirgemeci bir 
açıklama sunmuş olmayacaktır. Çünkü kişi zorunluluk ve mümkünlüğü doğası 
gereği modal bir fikir olan mümkün dünyalarla açıklamış olacaktır. Böylece, bu 
açıklamaya  göre,  modalite  primitif  kalmaya  devam  etmektedir,  başka  bir 
özellikle açıklanmamaktadır. Plantinga gibi çoğu kişi, primitif modaliteyi kabul 
etmekten  oldukça  memnundur,  ancak  bazı  kişiler  değildir.  Onlar  modaliteyi 
başka terimlerle açıklama arayışındadırlar.  Lewis ve Sider başka açıklamalar 
sunuyor (Lewis varoluş açısından, Sider ise dilsel kurallar açısından)[8], fakat 
her  biri,  benim  inandığım  kadarıyla,  makul  bir  talebe  yanıt  veriyor:  bazı 
önermelerin  zorunlu  olmasına  (veya  da  mümkün  olmasına,  vs.)  ve  diğer 
önermelerin  zorunlu  olmamasına  (veya  da  mümkün olmamasına,  vs.)  neden 
olan bir şeyin olması gerektiği. Önermeler arasındaki modal durum arasındaki 
farklılıklar,  tıpkı  bahsetmiş  olduğumuz diğer  durumlardaki  farklılıklar  gibi  -
bilinç, nedensellik, eğilimler, belirli bir bölünme durumunda A ile aynı olmak, 
sıcak olmak vs. farklılıklar gibi-  açıklama çağrısındaymış gibi görünmektedir. 
Burada söylemek istediğim şey, modalite hakkında indirgemecilerin, bu konuda 
bir açıklanabilirlik argümanını kabul etmekte olduklarıdır:

Eğer  modalite  bir  şekilde  indirgenmezse,  o  zaman  açıklanamaz 
olmaktadır.

Fakat modalite açıklanamaz değildir.



 Veritas Analitik Felsefe Dergisi 60

Öyleyse modalitenin bir şekilde indirgenmesi gerekmektedir.

Ve, diğer durumlarda da belirtmiş olduğum gibi, bu açıklama talebini 
kabul etmek, tek başına modalite hakkında belirli bir indirgemeci açıklamayı 
kabul  etmek  anlamına  gelmediği  gibi,  kişinin  tam  gelişmiş  YSİ’yi  kabul 
etmesini  de  gerektirmez.  Görünen  o  ki,  kişi,  genel  olarak  tüm örnekleriyle 
açıklanamazlığı  reddetmeden  de  bazı  durumlarda  açıklanabilirliği  kabul 
edebilir.

Modalite  durumunda  açıklanabilirlik  argümanının  kişiye  tek  başına 
YSİ’yi kabul ettirmediği kabul edilse bile, kişi modalitenin açıklamaya ihtiyacı 
olduğunu reddedebilir; kişi modaliteyi primitif olarak kabul etmekten memnun 
olabilir.  Yeterince  haklı,  fakat  bu  noktada  doğal  bir  soru  ortaya  çıkıyor: 
açıklanabilirlik  argümanının  kabul  edildiği  diğer  durumlar  göz  önüne 
alındığında -örneğin,  Parfit  durumu, Arşimetçi  durum, eğilimler,  nedensellik, 
bilinç veya da Aristocu formlar veya tümevarımla ilgili durumlar, istediğinizi 
seçin- kişi, diğer durumlardaki açıklanabilirlik argümanlarıyla aynı yapıda bir 
argüman  olan,  modalite  durumundaki  açıklanabilirlik  argümanını  neden 
reddeder?  Diğer  argümanları  kabul  ederken,  modalite  hakkındaki 
açıklanabilirlik argümanını kabul etmemenin meşru bir sebebi var mıdır? Bazı 
durumlarda açıklanabilirlik argümanlarını kabul etmemiz, bu (modal durumlar 
için) açıklanabilirlik argümanını da kabul etmemiz ya da reddetmek için esaslı 
bir sebep bulmamız konusunda bize baskı uygulamaktadır. Modalite durumuyla 
diğerleri arasında esaslı bir fark ortaya koymadan, diğerlerini kabul ederken bu 
açıklanabilirlik  argümanını  kabul  etmediği  için  kişinin  kötü  hissetmesi 
gerektiğini düşünüyorum. Böylesi esaslı bir farklılıkta ısrar etmek elbette ki tam 
gelişmiş  bir  YSİ’yi  varsaymak  değildir;  akisne,  açıklanabilirliğe  yönelik  bir 
başka  makul  ve  kısmi  bir  çağrıdır.  Diğer  açıklanabilirlik  argümanlarının 
meşruluğuna  rağmen,  modalite  hakkındaki  açıklanabilirlik  argümanının 
görünen  meşruiyetsizliğin  kendisi  açıklanamaz  ve  problemli  görünmektedir. 
Tabii  ki,  bir  kişi  modalite  hakkındaki  açıklanabilirlik  argümanının  kabul 
edilemez olduğunu, diğerlerinin ise kabul edilebilir olduğunu ve bunun neden 
böyle olduğuna dair bir nedenin olmadığını söyleyebilir. Bu görüşe göre, kabul 
edilebilir ve kabul edilemez açıklanabilirlik argümanlarının arasındaki çizginin 
kendisi  keyfi  ve  kaba  bir  gerçektir.  Bu  cevap,  ne  kadar  nahoş  olsa  da,  bu 
aşamada sonucu varsaydırmamaktadır çünkü -belirtmeye çalıştığım gibi- daha 
kimse  kaba  gerçeklerin  var  olmadığı  yönündeki  genel  iddiayı  savunmadı. 



 Veritas Analitik Felsefe Dergisi 61

Dolayısıyla, bu noktada, bazı açıklanabilirlik argümanlarını kabul etmekten bu 
tür  argümanların  tamamını  ve  böylece  YSİ’nin  kendisini  kabul  etmeyi 
durdurmak için kaba gerçeklere başvurmak gayri meşru olmayabilir. 

 Ancak, ele almak istediğim bir açıklanabilirlik argümanı daha var; bu 
argüman,  diğerlerinin  aksine,  direkt  olarak  YSİ’ye  götürür  ve  YSİ  için  bir 
argümana tekabül eder. Bu argüman, öncekilerin aksine, meşru ve gayri meşru 
açıklanabilirlik argümanları şeklinde keyfi ve açıklanamaz bir çizgi çekerek -
yani sorunu baştan varsaymadan- meşru bir biçimde kenara atılamaz.

O  zaman,  son  konu  olan  varoluş  konusuna  dönelim.  Bilincin  ne 
olduğuna dair, nedenselliğin ne olduğuna dair, modalitenin ne olduğuna dair bir 
açıklama  isteyebileceğimiz  (veya  da  istemeyeceğimiz)  gibi,  tıpkı  Parfit 
durumunda (eğer gerçekten aynılarsa) A ve B’nin kimliğinin (daha az tartışmalı 
bir  biçimde)  açıklanmasını  talep  edebileceğimiz  gibi,  Arşimetçi  durumda 
terazinin  hareketinin  açıklanmasını  da,  şeylerin  bu  eğilimlerine  neyin  sebep 
olduğuna dair bir açıklamayı da talep edebiliriz; dolayısıyla, varoluşa dair de, 
bir şeyin var olmasının nedenine dair de, bir açıklama talebi gayet doğaldır. Var 
olan şeylerin bu varoluşun tadını çıkarmasına sebep olan şey nedir? Var olan 
şeylerin varoluşunu ne açıklar? Tıpkı bir nedensellik durumunda, bu durumun 
bir nedensellik durumu olduğunu açıklayan şeyin ne olduğunu, burada nedensel 
bir ilişkinin var olmasını sağlayan şeyin ne olduğunu sorabileceğimiz gibi, aynı 
şekilde böyle bir soru sormak da doğal geliyor: bu durumun bir varoluş durumu 
olduğunu açıklayan şey nedir? Bir şeyin var olmasının sebebi nedir? Belirli bir 
mental durumun bilincinin açıklanabilir olması gerektiği gibi, belirli bir şeyin 
varoluşunun  da  açıklanabilir  olması  gerekmektedir.  Tıpkı  belirli  bir  mental 
durumun  bilinçli  olmasını  sağlayan  şeyin  ne  olduğunun  açıklamasına  sahip 
olmamız gerektiği gibi, bir şeyin neden var olduğuna dair de bir açıklamamız 
olmalı. Eğer bu yolu izlersek, bir açıklanabilirlik argümanı geliştirmiş oluruz: 
her bilinçli mental durumun bilincinin açıklanabilir olması gerektiği gibi, var 
olan her şeyin varoluşunun da açıklanabilir olması gerekmektedir, ve bu diğer 
durumlar için böyle devam eder. Tabii ki varoluşun açıklamasının ne olduğu 
bambaşka bir konudur, ve bunu burada çözmemiz gerekmemektedir. [9] Ancak 
şu ana kadarki nokta, diğer durumlarda açıklanabilirlik argümanlarının az ya da 
çok  tartışmasız  kullanımının,  varoluş  konusunda  bir  açıklanabilirlik 
argümanının  geliştirilmesini  doğallaştırmasıdır.  Bir  diğer  deyişle, 
açıklanabilirlik  argümanlarının  diğer  durumlarda  kullanılması,  varoluş 



 Veritas Analitik Felsefe Dergisi 62

durumunda bir açıklanabilirlik argümanını kabul etmemiz için üzerimizde baskı 
oluşturmaktadır (fakat tabii ki, bir kişi bu açıklanabilirlik argümanıyla diğerleri 
arasında bir çizgi çekmediği müddetçe). [10] Modalite durumunda olduğu gibi, 
böylesi  esaslı  bir  farklılıkta  ısrar  etmek,  tam gelişmiş  bir  YSİ’yi  varsaymak 
değildir;  sadece açıklanabilirlik için bir  başka basit  ama makul ve kısmi bir 
çağrıdır.

Ve  bir  çizgi  çekme  ihtiyacı  acildir  çünkü  varoluş  durumuna  dair 
açıklanabilirlik  argümanı  öncekilerden  çok  önemli  bir  açıdan  farklılıklar 
göstermektedir: diğer açıklanabilirlik argümanları tek başlarına tam gelişmiş bir 
YSİ’yi  kabul  ettirmezken,  varoluş  hakkındaki  açıklanabilirlik  argümanı 
gerektirir, çünkü var olan her şeyin varoluşunun bir açıklaması olduğunda ısrar 
etmek,  makalenin  başında  belirttiğim  gibi,  YSİ’nin  kendisine  ısrar  etmek 
anlamına gelir.  [11] Yani varoluş hakkındaki açıklanabilirlik argümanı,  diğer 
açıklanabilirlik  argümanlarından  farklı  olarak,  YSİ’nin  kendisi  için  bir 
argümandır,  ve  diğer  açıklanabilirlik  argümanlarını  kabul  etme  isteğimiz, 
varoluş hakkındaki açıklanabilirlik argümanını kabul etmemiz için bize baskı 
uygulamaktadır,  yani  YSİ’nin  kendisini  kabul  etmemiz  yönünde  bize  baskı 
uygulamaktadır.

Bu üzücü durum karşısında, iyi bir gayri-rasyonalist kişi ne yapmalıdır?

Bir  kişi  sonuncusu  YSİ  lehine  bir  argüman  olan  bu  açıklanabilirlik 
argümanları serisiyle karşı karşıya kaldığında, üç seçeneği olur:

(1)  Kişi  bazı  açıklanabilirlik  argümanlarının  meşru  olduğunu  ve  
bazılarının  -özellikle  varoluşla  alakalı  olan  argümanın-  meşru  
olmadığını söyleyebilir.

(2)  Kişi  hiçbir  açıklanabilirlik  argümanının  meşru  olmadığını  
söyleyebilir.

(3)  Kişi,  varoluşla  alakalı  olan  açıklanabilirlik  argümanını  da  dahil  
ederek,  tüm  açıklanabilirlik  argümanlarının  meşru  olduğunu  
söyleyebilir.

Şimdi,  (3)  bir  gayri-rasyonalist  için,  yani  YSİ  karşıtı  birisi  için,  bir 
seçenek değildir,  çünkü (3) kişiyi  varoluş hakkında bir  açıklama argümanını 
kabul etmeye götürür ve böylelikle de YSİ’ye götürür. (2) bir gayri-rasyonalist 



 Veritas Analitik Felsefe Dergisi 63

için bir seçenektir fakat pek çekici değildir. Tüm açıklanabilirlik argümanlarını 
reddetmek  demek,  bütün  şeylerin  yanı  sıra,  Parfit’in  bölünme  durumundaki 
A’nın  B  ile  aynı  olmadığı  argümanını  da  reddetmek  demektir;  Arşimet’in 
terazinin  hareket  edemeyeceği  argümanını  da  reddetmek  demektir;  kaba 
eğilimlerin  var  olabileceğini  kabul  etmek  demektir;  ki  bu  genel  olarak 
tümevarımsal çıkarımların meşruiyetini reddetmek anlamına da gelmektedir, vs. 
Tüm  açıklanabilirlik  argümanlarını  reddeden  bu  pozisyonu  kabul  etmek 
mantıksal olarak tutarsız olmasa da, sezgisel olarak son derece sorunludur.

(2)’nin  daha  sofistike  bir  versiyonu,  sadece  açıklanabilirlik 
argümanlarının meşruiyetinin reddinden daha fazlasını içerecektir. Bir tanesini 
daha sonra göreceğimiz böyle bir versiyona göre, en azından bazı durumlarda, 
alakalı  sezgi  tam olarak  belirli  bir  fenomenin  açıklanabilir  olması  gerektiği 
anlamına gelmez, daha ziyade ya fenomenin belirli bir yöntemle açıklanabilir 
olduğu,  yani  belirli  bir  daha  derin  özellik  açısından  açıklanabilir  olduğu 
anlamına  gelir;  eğer  ki  açıklanamıyorsa  da  fenomenin  açıklanamaz  olduğu 
anlamına gelir.

Fakat bu cevap en azından bazı durumlardaki sezgileri yansıtmıyor gibi 
duruyor.  Parfit  durumundaki  sezgi,  A ve  B’nin  kimliğinin  başka  bir  özellik 
açısından  açıklanabilir  olmasıdır;  belirli  bir  başka  özellik  sezgimizin  hedefi 
değildir. Benzer şekilde, eğilimler durumunda da, eğilimin bir şekilde eğilimsel 
olmayan diğer, yani kategorik özelliklerle, açıklanması gerektiği yönünde bir 
sezgimiz  var  gibi  görünüyor.  Sezgilerimizin  eğilimsel-olmayan  açıklayıcı 
özelliğin ne olduğunu belirtmesine gerek yoktur. Tartışmalı olarak, bu durum 
modalite ve nedenselliiği indirgeme isteğimiz için de geçerlidir: bu istek, en 
temelinde, rahatsız edici bir özelliği (modalite veya da nedenselliği) daha az 
rahatsız edici bir özelliğe indirgeme dürtüsüdür. Bizi buraya götüren şey, bir 
fenomenin belirli ve spesifik bir biçimde açıklanabilir olması gerektiği değil, 
bir fenomenin açıklanabilir olması gerektiği sezgisidir. [12] Yani (2)’nin daha 
sofistike bir versiyonu çalışmamaktadır. Şimdi (1)’in gayri-rasyonalist için nasıl 
bir seçenek olduğunu ele alalım.

(1)’e  göre,  açıklanabilirlik  argümanlarının  kabul  edilebilir  olanlarıyla 
kabul  edilemez  olanları  arasında  bir  ayrım  bulunmakta,  bu  ayrım  varoluş 
hakkındaki açıklanabilirlik argümanını kabul edilemez tarafta bırakıyor. Gayri-
rasyonalist birisi bu ayrımı nasıl ortaya koyabilir?



 Veritas Analitik Felsefe Dergisi 64

İlk  başta,  gayri-rasyonalistin  bu  ayrımı  ilkeli  ve  keyfi  olmayan  bir 
şekilde yapması gerektiğini farkında olmak çok önemlidir. Bunun sebebi gayri-
rasyonalistin çürütmeye çalıştığı argüman, varoluş hakkındaki açıklanabilirlik 
argümanıdır,  yani  YSİ’nin  kendisi  için  olan  bir  argümanı  çürütmeye 
çalışmaktadır. Bu -YSİ’nin doğruluğu yanlışlığının asıl mesele olduğu noktada- 
diyalektik bağlamda, gayri-rasyonalist kişi, varoluş hakkındaki açıklanabilirlik 
argümanıyla  diğer  argümanlar  arasında  keyfi  ve  ilkesiz  bir  ayrım yapmakta 
meşru olduğu düşüncesine güvenme hakkına sahip değildir. Keyfi bir ayırma 
yönelmek  bir  kaba  gerçeğe  yönelmek  demektir;  meşru  ve  meşru  olmayan 
açıklanabilirlik argümanlarının arasındaki ayrımın neden bu noktada yapılması 
gerektiği iddiasına -sadece burada yapılmış olmasından başka- hiçbir açıklama 
yoktur. Kaba gerçeklere başvururken, gayri-rasyonalist kendi görüşüne -tabii ki 
kaba  gerçeklere  karşı  hoşgörülü  olan  görüşüne-  bağlı  kalıyor  gibi  görünür. 
Ancak,  bu diyalektik  bağlamda bir  kaba gerçeğe başvurmak demek,  basitçe 
YSİ’nin  yanlış  olduğunu  varsaymak  demektir  ve  bu,  gayri-rasyonalistin 
yapamayacağı  tek  şeydir.  Böylelikle,  modalite  hakkındaki  açıklanabilirlik 
argümanıyla diğer açıklanabilirlik argümanları arasında keyfi bir ayrım yapıp 
kaçınabilirken,  varoluş  hakkındaki  açıklanabilirlik  argümanından  -bu 
argümanın  kendisinin  YSİ  lehine  bir  argüman  olduğu  için-  bu  şekilde 
kaçınılamaz.

Dolayısıyla  gayri-rasyonalist,  kabul  edilebilir  ve  kabul  edilemez 
açıklanabilirlik  argümanları  arasındaki  yapması  gereken  ayrımı  yapacaksa, 
bunu  ilkeli  bir  biçimde  yapmalıdır,  yani  bize  diğer  -en  azından  bazı- 
açıklanabilirlik argümanlarının meşru, fakat varoluş hakkındaki açıklanabilirlik 
argümanının  meşru  olmadığına  dair  sebep  sunmalıdır.  Gayri-rasyonalist  bu 
ilkesel ayrımı ortaya koymadığı müddetçe, varoluş hakkındaki açıklanabilirlik 
argümanına meşru bir şekilde cevap verme yolu olmayacak ve dolayısıyla, YSİ 
argümanına da meşru bir cevap veremeyecek.

Çoğunuzun gayri-rasyonalist için sunmuş olduğum bu itirazın gücünün 
farkında  olmadığından  şüpheleniyorum  (Buradaki  çabamı  Don  Kişot’vari 
olarak tanımlamama sebep olan uzun bir deneyime dayanarak konuşuyorum.). 
filozoflar  kendi  açıklanabilirlik  argümanlarını  kullanırken  epey  serbest 
olabiliyor  -amaçlarına  hizmet  ettiğinde  kullanıp,  etmediğindeyse 
kullanmayarak, ve genel olarak, açıklanabilirlik argümanına karşı olan değişik 
tutumlarının  toplu  halde  nasıl  durduğuna (eğer  ki  toplu  halde  durabiliyorsa) 



 Veritas Analitik Felsefe Dergisi 65

bakmayarak.  Biz  filozoflar  -eğri  tarzımızla!-  belirli  bir  dereceye  kadar 
tanımlanmamış  keyfiliği  açıklanabilirlik  argümanlarımızda  kullanmakta 
rahatızdır.  Fakat  benim kastettiğim,  açıklanabilirlik  argümanları  üzerine olan 
pratiklerimizde,  bazı  açıklanabilirlik  argümanlarını  kabul  edip  diğerlerini 
reddetmekteki yaygın istekliliğimizde belirgin bir gerginlik olduğudur.

Kişi  ‘sezginin  bir  sonucu’ diyerek,  bu  yaygın  kayıtsızlığa,  buradaki 
gerilimin  inkarına  ve  bazı  açıklanabilirlik  argümanlarının  farklı  muamele 
görmesine  hoş  görünen  bir  kılıf  uydurmaya  çalışabilir.  Bir  kişi,  varoluş 
hakkındaki  açıklanabilirlik  argümanını  reddetmek  için  hiçbir  temele  ihtiyaç 
olmadığını  iddia  edebilir   (dikkat  edin  “iddia  edebilir”  diyorum,  “argüman 
sunabilir”  demiyorum),  çünkü  kişi  burada  sezgilerine  başvurabilir.  Kişi  -
sezgisel olarak- diğer durumlarda açıklamanın gerekli olduğunu fakat varoluş 
durumunda  bunun  gerekli  olmadığını  düşünebilir.  Biz,  belki  de,  diğer 
açıklanabilirlik  argümanlarından  bazılarının  kaçınmaya  çalıştığı  primitifleri 
kabul  etmekte  hiçbir  gerekçemiz  olmasa  da,  varoluşa  primitif  muamelesi 
yapmakta  sezgisel  olarak  gerekçelendirilmişizdir  (Lewis  de  bundan 
memnundur).

Ancak, bu tarz bir sezgiye başvuru sadece sonucu varsayma çabasıdır. 
Zira varoluşun bir açıklamaya ihtiyaç duymadığı şeklindeki görünür sezgi zaten 
sorgulanmış durumdadır. Diğer yerlerdeki açıklanabilirlik argümanlarının kabul 
edilmesiyle  ilgili  olarak  öne  sürülen  düşünceler  nedeniyle  şüphe  altındadır. 
Diğer  açıklanabilirlik  argümanlarının  kabul  edilmesi,  varoluş  durumunda  da 
açıklanabilirlik konusunda ısrar edilmesi gerektiği ihtimalini ciddiye almak için 
yeterlidir. Bundan dolayı, varoluşun bir açıklamaya ihtiyacı olmadığı sezgisini 
(eğer ki böyle bir sezgimiz varsa) sorgulamamız için bir sebep sunulmuştur. 
Varoluşa farklı bir biçimde, diğer açıklanabilirlik argümanlarının bazı durumları 
aksine  varoluşun açıklanmaya ihtiyaç  duymayan bir  şey  olarak  ele  alınacak 
şekilde davranmamız için pozitif bir sebep ortaya konulmadıkça, bu şüphemiz 
için nedenler yürürlülükte kalmaya devam edecektir.

İyi ve kötü açıklanabilirlik argümanlarının arasında bir ayrım yapmak 
için sezgiye başvurmanın etkisiz olduğunu savunurken, sezgilere güvenmenin 
başlı başına meşru olmadığını savunmadığımı vurgulamak istiyorum. Aslında, 
bazı  açıklanabilirlik  argümanlarının  meşruluğunu  ortaya  koyarken  ben  de 
sezgilere dayandım. Hayır, benim sezgileri kullanmakla ilgili bir derdim yok. 



 Veritas Analitik Felsefe Dergisi 66

Benim derdim, bazı sezgilere yönelik, diğer bazı tezlere karşı sahip olduğumuz 
sezgisel  kabullerimiz  tarafından  ortaya  konulan  meydan  okumaları  ciddiye 
almamakla.  Bu  sezgilere  yöneltmiş  olduğum  itiraz,  sezgilerimizin  sınırları 
içerisinden gelen içsel bir itirazdır. 

Belirli açıklanabilirlik argümanlarının meşruluğuna ilişkin sezgileri baz 
alarak iyi ve kötü açıklanabilirlik argümanlarını ayırmaktan daha da umutsuz 
bir strateji, farklı açıklanabilirlik argümanlarını karşılaştırabileceğimiz ve neden 
bazılarının meşru olduğunu ve diğerlerinin meşru olmadığını sorabileceğimiz 
daha geniş bir bakış açısını benimsemeyi reddetmektir. Böyle bir ret tamamen 
motivasyonsuz  gibi  duruyor:  bu  durumları  birbirleri  ışığında  ele  almamızı 
meşru olarak engelleyen nedir?  Böyle  bir  ret  problemi görmezden gelmekle 
eşdeğer  gibi  görünüyor.  Ve,  tabii  ki,  problemi  görmezden  gelerek  problemi 
ortadan kaldıramayız.

YSİ’nin sezgisel olarak problemli çıkarımlarına başvurarak da ortadan 
kaldıramayız.  Bu  nedenle,  daha  önce  bahsetmiş  olduğum,  van  Inwagen  ve 
Bennet  tarafından  geliştirilen  argümanı  ele  alalım.  Onlar  YSİ’nin  -tüm 
doğruların  zorunlu  doğrular  olduğu  görüşü  olan-  zorunlulukçuluğu 
(Necessitarianism)  gerektirdiğini  iddia  ediyorlar.  (bu  argümanın  detayları 
konuyla alakalı değil, bundan dolayı bunları dipnotta özetleyeceğim [13]). Van 
Inwagen ve Bennet’in YSİ’nin zorunlulukçuluğu gerektirdiği konusunda haklı 
olduğunu  düşünüyorum.  Şimdi,  zorunlulukçuluk,  tabii  ki  son  derece  makul 
değil (örneğin bugün mavi gömlek yerine kırmızı gömlek giymemin kesinlikle 
imkansız olduğu sonucunu gerektirir vs.). Zorunlulukçuluk hiç makul olmadığı 
için,  YSİ’nin  zorunlulukçuluğu  gerektirmesi,  YSİ  karşıtına,  iyi  ve  kötü 
açıklanabilirlik argümanlarının arasında ilkeli  bir  ayrım yapması için bir  yol 
sunduğu düşünülebilir:  iyi argümanlar zorunlulukçuluğu gerektirmez; varoluş 
hakkındaki açıklanabilirlik argümanının da dahil olduğu, kötü argümanlar ise 
gerektirir. Peki sonunda açıklanabilirlik argümanlarını ayırmak için meşru bir 
temel bulduk mu? 

Bulmadık.  Bazı  durumlarda  açıklanabilirlik  argümanlarının  sezgisel 
kabul  edilebilirliği  YSİ’yi  ve  varoluş  hakkındaki  açıklanabilirlik  argümanını 
kabul etmemiz için sezgisel bir baskı yarattığını, ve bu sezgisel baskının, bu 
bağlamda,  varoluş  hakkındaki  açıklanabilirlik  argümanının  kabul  edilemez 
olduğu yönündeki belirgin sezgiye yapılan başvuruyu etkisiz hale getirdiğini 



 Veritas Analitik Felsefe Dergisi 67

daha önceden savundum. Aynı şekilde, açıklanabilirlik argümanlarından gelen 
bu  sezgisel  baskı,  bu  bağlamda zorunlulukçuluğun yanlış  olduğu yönündeki 
sezgiye  yapılan  baskıyı  geçersiz  kılmaktadır.  Tam  olarak  zorunlulukçuluk 
YSİ’nin gerektirdiği bir şey olduğu için, YSİ’ye götüren sezgisel baskı, aynı 
zamanda zorunlulukçuluğa götüren sezgisel baskıdır. YSİ’nin aklı başında bir 
savunucusunun  tam  olarak  bu  sebepten  zorunlulukçuluğu  benimsemesi 
beklenebilir.  (Spinoza  kesinlikle  böyle  yapmıştı.)  Rasyonalist  “Ah,  bu 
zorunlulukçuluk  meselesi  başından  beri  bildiğim  bir  şeydi”  de  diyebilir. 
Dolayısıyla, YSİ için ve aslında zorunlulukçuluk için sezgisel bir argüman öne 
sürüldüğü   bağlamda,  YSİ’ye  karşı  bir  argüman  olarak  zorunlulukçuluğu 
reddetmek,  ve  açıklanabilirlik  argümanları  arasında  bir  ayrım  yapmak,  bu 
bağlamda YSİ’ye karşı bir argüman olarak YSİ’yi reddetmekle aynı derecede 
etkilidir. YSİ’yi ortadan kaldırmak ve iyi ve kötü açıklanabilirlik argümanları 
arasında ayrım yapmak için YSİ’nin zorunlulukçuluğu gerektirmesi gerçeğine 
başvurmak böylece bir sonucu varsayma safsatasıdır. 

Belki de bu noktada şunu söylemeye zorlanabilirsiniz: “Hey, bir dakika. 
Kabul edilebilir ve kabul edilemez açıklanabilirlik argümanları arasında ilkeli 
bir ayrım  yapmanın güzel olacağını kabul ediyorum. Ben de her filozof kadar 
ilkeli ayrımlardan yanayım,” şeklinde cömertçe konuşabilirsin. “Ve bu durumda 
ilkeli  bir  ayrım  bulamayacaksak  bunun  eşsiz  bir  maliyet  olurdu.  Ancak  bu 
maliyet,  YSİ’yi  ve  zorunlulukçuluğu  kabul  etmenin  maliyetinden  çok  daha 
düşüktür. Dolayısıyla, her şeyi göz önünde bulundurarak, YSİ’yi reddetmeli ve 
kabul edilebilir ve kabul edilemez açıklanabilirlik argümanları arasında ilkeli 
bir ayrıma sahip olmamanın bedelini ödemeliyiz.”

Farklı  bir  düzende  böyle  bir  pozisyon  gayet  makul  olabilir.  Fakat, 
YSİ’yi ilkeli bir sebep olmadan reddetmenin isteyerek katlanabileceğimiz bir 
maliyet  olduğunu,  belki  de  can  sıkıcı  bir  maliyeti  olduğunu,  ancak  daha 
fazlasının  olmadığını  söylediği  için  yukarıdaki  yanıt  yanlıştır.  Hayır,  açıkça 
kabul  edilebilir  açıklanabilirlik  argümanlarından  kaynaklanan  sezgisel 
çekiciliğe  sahip  olan  bir  argüman  olan,  halihazırda  YSİ  için  bir  argümanın 
oluşturulduğu bu bağlamda, kabul edilebilir ve kabul edilemez açıklanabilirlik 
argümanları arasında ilkeli bir ayrımın olmamasının maliyeti sadece basit bir 
felsefi  bir  rahatsızlık  değildir;  daha  ziyade  maliyet,  sezgisel  gerekçelerle 
sunulan  YSİ  argümanına  sonucu  varsayma  safsatası  olmayan  bir  cevap 
sunamamaktır. Sonucu varsayma safsatası, rakibin görüşü lehine bir argümana 



 Veritas Analitik Felsefe Dergisi 68

cevap vermek için  isteyerek  yenilebilecek bir  kurşun değildir.  Daha  ziyade, 
sonucu  varsaymak  hiçbir  şekilde  cevap  alamamak,  rakibine  karşı  kendini 
savunmanın hiçbir yolunun olmamasıdır.

Burada,  belli  başlı  açıklanabilirlik  argümanları  hakkında  son  derece 
makul  iddiaları  temel  alarak   YSİ  için  bir  argüman  oluşturma  zahmetine 
katlanmış olmanın önemini  görebiliriz.  Van Inwagen ve Bennet’in  argümanı 
YSİ’nin  görünüşte  uygunsuz  bir  imasını  göstermek  için  iyi  bir  yol  olabilir. 
Kişinin  YSİ  için  bağımsız  bir  argümanı  yoksa,  van  Inwagen  ve  Bennet’in 
argümanı YSİ’yi çöpe atmakta yeterli gelecektir. Ancak YSİ için bağımsız bir 
argümanın  var  olduğu  -benim  sunmuş  olduğum  argüman-  göz  önüne 
alındığında, meseleler artık açık ve net bir biçimde ilerlememektedir. Doğrusu, 
benim YSİ  için  sezgi-bazlı  argümanım,  YSİ  için  bir  argüman olduğu  kadar 
zorunlulukçuluk için de bir argümandır. Dolayısıyla van Inwagen ve Bennet’in 
sadece zorunlulukçuluğu reddetmekten yola çıkan YSİ karşıtı argümanı benim 
argümanıma karşı açıkça güçsüz bir durumda olmalıdır.

Van Inwagen ve Bennet’in argümanı -her ne kadar diğer açılardan çekici 
de  olsa-  bizi  buradaki  asıl  felsefi  hedefin  ne  olması  gerektiğinden 
uzaklaştırıyor: iyi ve kötü açıklanabilirlik argümanlarını ayırmak için ilkeli bir 
yol bulmaya çalışmak. Benzer şekilde, kuantum mekaniğinin görünüşte YSİ-
karşıtı yorumlarına odaklanmanın bu kritik felsefi konuyu ele almada başarısız 
olduğunu  söyleyebilirim.  Evet,  YSİ  belki  de  kuantum  mekaniğiyle 
uzlaştırılabilir  veya  da  uzlaştırılamayabilir.  Bu konu hakkında,  üzerinde  çok 
fazla durmayacağım çok hararetli bir tartışma var. [14] Fakat bu tartışma da -
nasıl ilerlerse ilerlesin- buradaki temel felsefi meseleye dokunmuyormuş gibi 
duruyor:  yani,  açıklanabilirlik argümanlarını  ayıran ilkeli  bir  ayrım var olup 
olmadığı, eğer varsa da, ne olduğu meselesine. Ve yine, eğer böyle bir ayrım 
yoksa,  o  zaman  benim  önerdiğim  YSİ  argümanından  kaçınmak  mümkün 
olmayabilir.

Kişinin  böyle  ilkeli  bir  ayrıma  ihtiyaç  duyması  benim  sadece  van 
Inwagen  ve  Bennet’e  cevap  verebilmemi  değil,  aynı  zamanda  (2)’nin  daha 
incelikli  bir  versiyonuna  -yani  hiçbir  açıklanabilirlik  argümanının  meşru 
olmadığı iddiasına- karşı da cevap oluşturabilmemi sağlıyor. Bu görüşe göre, 
açıklanabilirlik argümanlarının bazılarının ve hatta çoğunun sonucu doğrudur, 
yani kaba eğilimler yoktur, Parfit durumunda A ve B aynı değildir, vs. Fakat, bu 



 Veritas Analitik Felsefe Dergisi 69

görüş şöyle devam etmektedir, açıklanabilirlik kavramı bu sonuçlara ulaşmada 
hiçbir işe yaramamaktadır. Daha ziyade, bu sonuçlar bizim genel olarak kabul 
ettiğimiz görüşlerle bağdaştığı ve önemli olumsuz sonuçlar doğurmadıkları için 
kabul  edilmektedir.  Aksine,  bu  stratejinin  savunucusu  şöyle  iddia  ediyor, 
varoluş  hakkındaki  açıklanabilirlik  argümanının  sonucu,  yani  varoluşun 
kendisinin açıklanabilir olduğu bizim bağlı olduklarımızla bağdaşmamaktadır 
ve  önemli  istenmeyen  sonuçlar  doğurmaktadır.  Varoluş  hakkındaki 
açıklanabilirlik argümanından hariç diğer bazı açıklanabilirlik argümanlarının 
sonuçları, belirli bir gerçeğin veya da özelliğin açıklanabilirliğine önceden bağlı 
olduğu için değil, fakat bu sonuçların genel görüşlerle çelişmediği için kabul 
edilmiştir.  Aksine,  bu  görüşe  göre,  varoluş  hakkındaki  açıklanabilirlik 
argümanının sonucu genel görüşlerle bağdaşmadığı için reddedilmektedir. Bu 
görüş, açıklanabilirliği bizim sonuçlarımıza rehberlik eden bir şey olarak ve bizi 
belirli  bir durumda açıklanabilirliğe önceden bağlı  olarak görmediği için, bu 
görüş  (2)’nin  bir  versiyonu  olarak  görülebilir:  bazı  açıklanabilirlik 
argümanlarının  sonuçları  kabul  edilebilir  olsa  da,  açıklanabilirlik 
argümanlarının kendileri meşru değildir.

Çalışma  alanıma  verilen  bu  yanıt  için,  son  derece  güçlü  bir  iddiaya 
ihtiyaç  var:  açıklanabilirlik  tek  başına  Parfit  durumunda  A ile  B’nin  aynı 
olmadığı, kaba eğilimlerin olmadığı vb. sonuçlarına varmak için hiçbir neden 
sağlayamaz. Eğer açıklanabilirlik böyle bir neden sağlamışsa, o zaman varoluş 
durumundaki sonuç için de benzer bir neden sağlanmış olurdu, yani varoluşun 
daha derin özelliklerle açıklanabilmesi gerekirdi.  Fakat eğer böyle bir neden 
varsa, o zaman belirtmiş olduğum gibi YSİ için de bir neden vardır, yani YSİ 
için  de  bir  argüman  vardır.  Böyle  bir  argümanın  var  olduğu  göz  önüne 
alındığında,  yine  sonucu  varsayma  safsatası  olmayacak  şekilde  argümanı 
reddetmek gerekecektir. Fakat gördüğümüz üzere, bunun olması pek mümkün 
olmayabilir. YSİ için olan argümanıma cevap vermek için -bu argüman bir kez 
işlendiğinde- kişinin YSİ’yi reddetmeye başvurmaktan başka şansı olmayabilir, 
yani kişinin sonucu varsayma safsatasından başka şansı olmayabilir. Ve bir kez 
daha, bu tatmin edici bir durum değil. Böylece, bana verilen bu cevaba göre, 
yani (2)’nin bu incelikli  versiyonuna göre, açıklanabilirliğin ele alınması tek 
başına,  “iyi”  açıklanabilirlik  argümanları  durumunda  varılan  sonuçlar  için 
hiçbir neden sağlamaz. 



 Veritas Analitik Felsefe Dergisi 70

Ama bu kesinlikle doğru değil gibi duruyor. (Parfit durumunda) A ile 
B’nin aynı olduğu sonucu yanlış gibi gözüküyor ve bunun böyle olmasının en 
azından  sebeplerinden  biri  A  ile  B’nin  bir  ve  aynı  olmasının  tolere 
edilemeyecek bir  kaba gerçek olmasıdır.  İşte  bu neden,  açıklanabilirliğin  en 
azından  bu  tür  durumlarda  bazı  felsefi  ağır  işlerin  en  azından  bir  kısmını 
yaptığını göstermektedir. Açıklanabilirlik bazı ağır işleri yaptığı takdirde, benim 
YSİ karşıtı argümanım yürürlülüğe girebilir, ve buna sonucu varsayma safsatası 
olmayan bir şekilde cevap vermek aciliyet kazanır. Buradan alınabilecek ders 
bir kez daha şudur ki YSİ için olan argümanımın yürürlülüğe girmesine kişi asla 
izin veremez: eğer ki izin verirse, o zaman kişinin sonucu varsayma safsatası 
olmayacak bir şekilde cevap verebilmesi gerekir, yani kişinin açıklanabilirlik 
argümanları arasında ilkeli bir ayrım yapabilmesi gerekir. Ve bu da tam olarak 
henüz yapamadığımız şeydir.

Yine  de,  eğer  temel  mesele  buysa,  YSİ  karşıtının  özgür  olduğunu 
düşünebilirsiniz.  Çünkü  benzer  sorunlu  durumlardan  biliyoruz  ki  henüz 
yapılmamış  bir  ayrımın  bir  tarafındaki  aşırı  bir  pozisyonu kabul  etmek için 
gerçek bir baskı yoktur. Dolayısıyla şu argümanı ele alın: Joe keldir. Eğer x 
kelse  ve  y’nin  x’ten  sadece  bir  tel  fazla  saçı  varsa,  o  zaman  y  de  keldir.  
Dolayısıyla Joe’dan sadece bir tel fazla saçı olan birisi de keldir. Bu tarz bir akıl  
yürütme,  Kıllı  Fabio’nun  kel  olduğu  gibi  saçma  bir  sonuca  ulaşana  kadar 
sonsuz olarak yinelenebilir.  Şimdi eğer böyle bir  absürt  sonuca doğru gidişi 
nasıl durduracağımızı bilmesek de, yani henüz Joe’nun durumuyla Fabio’nun 
durumu  arasında  ilkeli  bir  ayrım  yapma  yöntemine  sahip  olmasak  da, 
yukarıdaki argümanda yanlış bir şeyler olduğunu biliriz, çünkü Fabio bariz bir 
biçimde kel  değildir.  Benzer  bir  şekilde,  şöyle  düşünülebilir,  açıklanabilirlik 
argümanları  arasında  ilkeli  bir  ayrım  bulmadan  önce,  YSİ’ye  götüren 
argümanda bir  şeylerin yanlış  olduğunu bildiğimiz düşünülebilir,  çünkü YSİ 
basitçe kabul edilemezdir. Dolayısıyla Fabio’nun kel olduğu sonucuna varmak 
için gerçek bir baskı olmadığı gibi, YSİ’nin doğru olduğu sonucuna varmak için 
de gerçek bir baskı yoktur. Veya da, başka bir biçimde ele almamız gerekirse, 
makalemin başında yer  alan argümanım YSİ’yi  kabul  etmek için bize baskı 
uyguluyorsa, o zaman kellik hakkındaki argüman da Fabio’nun kel olduğunu 
kabul etmemiz için bize baskı uygulamaktadır. Fakat Fabio’nun kel olduğunu 
kabul etmemiz için gerçek bir baskı olmadığından, YSİ’yi kabul etmemiz için 
de gerçek bir baskı yoktur.



 Veritas Analitik Felsefe Dergisi 71

Ancak, bir önceki paragraftaki düşünce akışı iki durum arasındaki ciddi 
benzeşmezliği göz ardı ediyor. Kellik durumunda, Joe ve Fabio arasında ilkeli 
bir ayrımın olup olmamasının pek önemi yok çünkü, eğer gerekirse, her zaman 
ilkesiz, keyfi bir ayrım yapabiliriz. Söz konusu olanın bizzat YSİ olmadığı bu 
bağlamda ilkesiz bir ayrım yapmak sonucu varsaymak değildir. Çünkü burada 
her zaman ilkesiz bir ayrım yapabileceğimizi biliyoruz, söylemek istemiyorsak 
Fabio’nun kel olduğunu söylemeye zorlanmayacağımızı biliyoruz. Bu sebepten, 
ilkeli bir ayrım olmasa bile, Fabio’nun kel olduğunu kabul etmek için gerçek 
bir baskı yoktur. Fakat ilkesiz bir ayrım yapmak kesin olarak YSİ için sahip 
olmadığımız bir seçenektir. Çünkü gördüğümüz gibi, YSİ karşıtı için ilkesiz bir 
ayrım  yapmak,  YSİ  savunucusuna  karşı  sonucu  varsayma  çabasıdır. 
Dolayısıyla, açıklanabilirlik argümanları arasında bir ayrım yapmak için ilkeli 
bir temel bulmadığımız sürece, YSİ’yi kabul etmemiz için gerçek bir baskı var 
olmaktadır.  YSİ  için  bir  argüman  sunmuş  olmamın  önemini  bir  kez  daha 
görebilmekteyiz:  kellik  durumuyla  YSİ  durumu  arasındaki  benzeşmezliği 
yaratan ve açıklanabilirlik argümanları arasında ilkeli bir ayrımı bulma işini son 
derece acil hale getiren işte tam da bu argümandır.

Böyle bir ayrım yapmak için son bir deneme yapmama izin verin. Diğer 
açıklanabilirlik argümanlarının en azından bazılarında, iki benzer şey arasında 
tatsız  bir  şekilde  kaba  görünen  bir  karşıtlık  vardır.  Dolayısıyla  Arşimetçi 
durumda,  terazinin  iki  tarafı  arasında bir  karşıtlık  vardır,  biri  aşağıya  doğru 
giderken  diğeri  gitmez.  Eğilimler  durumunda,  her  nasılsa  eğilimsel  açıdan 
farklılık  gösteren  kategorik  olarak  aynı  olan  iki  nesne  vardır.  Nedensellik 
durumunda  iki  olay  sekansı  vardır,  bunlardan  birisi  nedensel  iken  diğeri 
değildir, fakat bu sekanslar arasında nedensel farklılığı temellendirebilecek olan 
başka  bir  farklılık  yoktur.  Bu  karşıt  ikili  durumları,  ilgili  açıklanabilirlik 
argümanlarını  oluşturmada yardımcı olmuştu.  Bu durumlarda karşıt  ikililerin 
her üyesinin verili  ve var olması gerektiğine dikkat edin. Terazinin iki tarafı 
vardır, kategorik olarak aynı olan iki nesne vardır, iki olay sekansı vardır. Fakat 
varoluş  hakkındaki  açıklanabilirlik  argümanı  durumunda,  iki  şey  arasındaki 
karşıtlık  birinin  var  olması  ve  diğerinin  var  olmamasıdır.  Dolayısıyla  şöyle 
sorabiliriz:  atlar  varken  tek  boynuzlu  atlar  neden  yok?  Varoluş  hakkındaki 
açıklanabilirlik  argümanı  durumundaki  karşıtlığın  iki  var  olan  şey  hakkında 
olmaması, diğer açıklanabilirlik argümanlarında ise karşıtlığın iki var olan şey 
hakkında  olması,  varoluş  hakkındaki  açıklanabilirlik  argümanıyla  diğer 



 Veritas Analitik Felsefe Dergisi 72

açıklanabilirlik  argümanları  arasında  önemli  bir  benzeşmezlik  yarattığı 
düşünülebilir.

Fakat  bunun  neden  böyle  olması  gerektiğini  anlıyorum.  Nedensellik 
hakkındaki  açıklanabilirlik  problemi,  biri  var  olan diğeri  var  olmayan,  hatta 
ikisi  de  var  olmayan  iki  sekansı  ele  aldığımızda  aynı  derecede  ciddi 
görünecektir. Arşimetçi durum da problemin ortaya çıkması için terazinin iki 
tarafının var olmasını gerektiriyor gibi durmaktadır. Terazinin bir tarafı varken 
diğer tarafı sadece mümkün olduğunda elbette ki bu problem ortaya çıkamaz. 
Fakat iki tarafın da sadece mümkün olduğunu ve var olmadığını düşünürsek 
problem  hala  ortaya  çıkabilir.  Dolayısıyla,  açıklanabilirlikle  ilgili  bir  sorun 
yaratmakta  olan  iki  şey  arasında  bir  karşıtlığın  olduğu  en  azından  önceki 
durumların  bazılarında,  karşıtlığın  var  olan  iki  şey  arasında  geçerli  olan  bir 
durum olarak görülmesi gerekmez.

Bu açıdan bakıldığında, var olmayan nesnelerin hakkında düşünmenin 
açıklanabilirlik  argümanlarını  neden  problemli  hale  getireceği  açık  değildir. 
Yani,  varoluş  hakkındaki  açıklanabilirlik  argümanında  başvurulan  karşıtlığın 
var  olan  iki  şeyi  içermemesinin  neden  önemli  olduğunu  ve  bizi  varoluş 
hakkındaki  açıklanabilirlik  argümanının  neden  meşru  olmadığını  söylemeye 
götürdüğü  açık  değildir.  Dolayısıyla,  varoluş  hakkındaki  açıklanabilirlik 
argümanıyla  diğer  bazı  açıklanabilirlik  argümanları  arasındaki  farklılık, 
aradığımız ilkesel farklılık değil gibi duruyor.

Ayrım  yapmadaki  bazı  potansiyel  yolların  neden  işe  yaramayacağını 
göstermiş  oldum.  Böyle  bir  ayrımın  bulunabileceği  hususunda  iyimser 
olmadığımı  da  kabul  etmeliyim.  Bir  başka  deyişle,  denemelerim  bitti.  Bu 
sebeple, belirli nispeten tartışmasız durumlardaki açıklanabilirlik argümanlarını 
kabulümüz, bizi YSİ’yi de kabul etmeye götürdüğünü düşünmeye meyilliyim. 
Tabii ki, yapılması gereken ayrımın yapılabileceği meşru bir yol gösteremedim. 
Belki de böyle bir ayrım vardır. Ancak bulana kadar, YSİ’yi kabul etmemiz için 
güçlü ve çürütülemez bir nedenimiz var.

Bir kişi, argümanımı hayali rasyonalistimizin (yani benim) hayali gayri-
rasyonalistimizin  (yani  sizin)  üzerindeki  önemli  bir  diyalektik  avantajını 
vurgulayan  bir  argüman  olarak  görebilir.  Bazı  açıklanabilirlik  argümanlarını 
kabul  eden  gayri-rasyonalistin,  rasyonalist  bir  pozisyondan  kaçınmak  için 
sonucu varsayma safsatası olmayan bir yoldan başka bir seçeneği olmadığını, 



 Veritas Analitik Felsefe Dergisi 73

yani  YSİ’den  kaçınmak  için  sonucu  varsayma  safsatası  olmayan  başka  bir 
seçeneği  olmadığını  savunuyorum.  Buna  karşılık,  YSİ’nin  zorunlulukçuluğu 
içeren  halini  kabul  eden  bir  rasyonalist,  görebildiğim  kadarıyla,  gayri-
rasyonalist bir konumu kabul etmek, yani YSİ’yi reddetmek için hiçbir baskı 
altında  değildir.  Bu  şekilde,  rasyonalist  pozisyon,  bazı  açıklanabilirlik 
argümanlarını  kabul  eden  gayri-rasyonalist  pozisyondan  farklı  olarak  içsel 
olarak bağdaşıma sahiptir. Ve tabii ki, içsel olarak bağdaşıma sahip olmayan bir 
pozisyon  içsel  olarak  bağdaşıma  sahip  olandan  daha  kötüdür.  Dolayısıyla, 
çoğumuzun küçümsemeyi öğrendiği bir ilke olan YSİ’yi kabul etmemiz için 
yine elimizde güçlü ve reddedilemez bir sebep var.

Beni başlatmamanızı söylemiştim.[15]



 Veritas Analitik Felsefe Dergisi 74

Notlar
[1] Leibniz,  Philosophical  Essays,  Roger Ariew ve Daniel  Garber tarafından 
çevrildi  (Indianapolis:  Hackett,  1989),  s.  346.  Bu  makalenin  ilk  yarısındaki 
çeşitli  paragrafların  bazı  versiyonları  Della  Rocca,  Spinoza  (New  York, 
Routledge, 2008), 8. bölümde de yer almaktadır.

[2]  Ya  da,  şeylere  veya  da  durumlara  odaklanmak  yerine  hakikatlere 
odaklanırsak,  her  hakikat  için,  onun  hakikatinin  bir  açıklayıcısı  olduğunu 
söyleyebiliriz.

[3]  Bkz.  örneğin,  Leibniz,  Confessio  Philosophi,  in  Leibniz,  Confessio 
Philosophi:  Papers  Concerning  the  Problem of  Evil,  1671–1678,  Robert  C. 
Sleigh Jr. tarafından çevrildi (New Haven: Yale University Press, 2005), s. 33. 
Ayrıca Robert Adams, Leibniz: Determinist, Theist, Idealist (New York: Oxford 
University Press, 1993), s. 68’teki tartışmaya da bakınız.

[4] Leibniz to Clarke, s. 321, aynı zamanda Leibniz, Philosophical Essays’de 
“Primary Truths”, s. 31. 

[5]  Bkz.  Theodore  Sider,  Four  Dimensionalism  (Oxford:  Clarendon  Press, 
2001),  s.  40.  Bu  konuya  iyi  bir  genel  bakış  için,  bkz.  Michael  Fara, 
“Dispositions”  in  the  Stanford  Encyclopedia  of  Philosophy  (at  http://plato. 
stanford. edu).

[6] Bkz. Derek Parfit, Reasons and Persons (Oxford: Clarendon Press, 1984), s. 
239,  240,  242,  256,  259.  Dallanan amipler  için de benzer  bir  sonuç geçerli 
olacaktır.

[7]  Dolayısıyla,  en  azından  bir  okumada  tümevarımsal  argümanların 
meşruiyetini  reddeden  Hume’un,  YSİ’yi  de  (ve  daha  temelli  bir  biçimde) 
reddetmesi tesadüf değildir.

[8] David Lewis, On the Plurality of Worlds (Oxford: Blackwell, 1986); Sider, 
“Reductive  Theories  of  Modality”,  in  Michael  Loux  and  Dean  Zimmerman 
(eds.),  The  Oxford  Handbook  of  Metaphysics  (Oxford:  Oxford  University 
Press, 2003), s. 180–208. 

[9] “A Rationalist Manifesto: Spinoza and the Principle of Sufficient Reason”, 
(Philosophical Topics 31 (2003): 75–93.)  adlı çalışmamda belirli bir açıklama 



 Veritas Analitik Felsefe Dergisi 75

sunuyorum.  Ama  burada  bu  tür  tartışmalara  girerek  suyu  bulandırmak 
istemiyorum.

[10]  Benzer  şekilde,  eğer  şeylere  veya  durumlara  odaklanmak  yerine 
hakikatlere odaklanırsak, her hakikatin hangi şey vasıtasıyla hakikat olduğunu 
açıklamamız  veya  hakikat  hakkındaki  açıklanabilirlik  argümanı  ile  diğer 
açıklanabilirlik  argümanları  arasında  bir  çizgi  çekmemiz  gerektiğini 
söyleyebiliriz.

[11]  Alternatif  olarak,  her  hakikat  için  o  hakikate  dair  bir  açıklamada  ısrar 
etmek, basitçe YSİ’nin kendisinde ısrar etmek demektir. Hakikat için alternatif 
formülasyonlar sunmaya devam etmeyeceğim.

[12] Modalite durumundaki bu nokta için, bkz. Sider, “Reductive Theories of 
Modality”, s. 184. 

[13] Bir indirgeme amacıyla YSİ’nin doğru olduğunu ve olumsal gerçeklerin 
var olduğunu, yani zorunlulukçuluğun yanlış olduğunu, varsayalım. Şimdi P’yi 
tüm  olumsal  gerçeklerin  toplandığı  bir  önerme  olarak  varsayalım.  Olumsal 
gerçeklerin  toplandığı  bir  önerme  olarak,  P de  olumsal  olmalıdır.  (Zorunlu 
olarak  doğru  olan  hiçbir  önermenin  bağımlı  olduğu  olumsal  bir  önerme 
olamaz.)  YSİ göz önüne alındığında,  P için bir  açıklama ve bir  yeter  sebep 
olmalıdır. Bu açıklamaya da ‘R’ diyelim. Şimdi R ya zorunlu ya da olumsal 
olmalıdır. Eğer R zorunluysa ve eğer R, P için yeter sebep ise, o zaman P’nin 
kendisi de zorunlu olacaktır ve P’nin içerdikleri de zorunlu olacaktır. Fakat bu 
bizim  olumsal  gerçeklerin  olduğu  ve  P’nin  bu  gerçeklerin  toplamı  olduğu 
varsayımımızla çelişik olacaktır. O zaman, R’nin kendisi de olumsal olmalıdır. 
Fakat R’nin kendisi de olumsal ise, o zaman o da P’nin bir bileşiği olur (ne de 
olsa P,  tüm olumsal  gerçeklerin toplamıdır.)  O zaman R, P’nin yeter  sebebi 
olduğu  gibi  R’nin  kendisinin  de  yeter  sebebi  olmalıdır.  Böylelikle,  olumsal 
önerme olan R, kendisi için de yeter sebep olmuş olur. Fakat nasıl olur da bir 
olumsal önerme kendisi için yeter sebep olur? Van Inwagen ve Bennet olumsal 
önermelerin kendileri için yeter sebep olamayacağını varsayar. Bu -burada takip 
etmeyi de düşündüğüm- varsayıma göre, olumsal gerçeklerin toplamının sebebi 
olan R’nin kendisi  olumsal olamaz. Fakat gördüğümüz kadarıyla zorunlu da 
olamaz. Buradan şu sonuç çıkıyor ki, olumsal gerçeklerin toplamı için bir sebep 
yoktur. Dolayısıyla YSİ’yi korumak için, tüm olumsal gerçeklerin bir toplamı 
olmaması  gerekir  ve  bu  -Bennet  ve  Inwagen’in  de  iddia  ettiği  gibi-  sadece 



 Veritas Analitik Felsefe Dergisi 76

olumsal  gerçeklerin  olmadığı  bir  durumda  mümkün  olur,  yani  sadece 
zorunlulukçuluk  doğruysa  mümkün  olur.  Yani  YSİ’nin  doğru  olması  sadece 
zorunlulukçuluk da doğruysa mümkündür. Böylelikle de YSİ zorunlulukçuluğu 
gerektirmektedir.  (Bkz.  Jonathan  Bennett,  A  Study  of  Spinoza’s  Ethics 
(Indianapolis:  Hackett,  1984),  s.  115; Peter van Inwagen, An Essay on Free 
Will, (Oxford: Clarendon Press, 1983), s. 202–204; van Inwagen, Metaphysics 
(Boulder: Westview, 2002), s. 104–107.) 

[14] Yararlı  bir tartışma için, bkz. Pruss, The Principle of Sufficient Reason 
(New York: Cambridge University Press, 2006), s. 160–70. 

[15]  Bu  makalenin  farklı  versiyonları  Vermont  Üniversitesi,  Virginia 
Üniversitesi, Berlin, Humboldt Üniversitesi’nde ve Yale’in çeşitli mekanlarında 
sunulmuştur.  Bu  canlı  tartışmalara  katılan  kişilere  çokça  teşekkürler.  Shelly 
Kagan, Keith DeRose, Ted Sider, Gaurav Vazirani, Ken Winkler, Kati Balog, 
Troy  Cross,  George  Bealer,  Zoltan  Szabo,  Leslie  Wolf,  Omri  Boehm,  Sam 
Newlands, Jim Kreines, Larry Jorgensen, Debra Nails, Dominik Perler, Yitzhak 
Melamed, Tyler Doggett, Martin Lin, Jim Cargile, Carol Rovane, ve daha pek 
çok ismini anmadığım hakemlere özel olarak teşekkür ederim.



Veritas Analitik Felsefe Dergisi 77



 Veritas Analitik Felsefe Dergisi 78

Özet

Algının, algılananın ne olduğu, daha spesifik olarak dış dünyayı algılayıp 
algılamadığımıza dair öne sürülen argümanlar, üç alt başlık ile izah edilmiştir. 
Genel  olarak  bu  argümanlar,duyu  verileri  kuramının  savunucuları  tarafından 
ortaya atılmış ve naif realizmin yanlışlaması amaç edinilmiştir. Bu makalenin 
amacı  ise,duyu  verilerini  dayanaklarıyla  beraber  tanıtarak  gerçekten  naif 
realizme karşı ne kadar etkili olduğunu,dayanaklarını test ederek göstermektir.

Giriş

Epistemoloji  sahasında,  empirizme  duyulan  ilginin  artmasıyla  algı, 
filozofların  merceği  altında belirivermiştir  ve  hala  derin  bir  incelemeye tabi 
tutulmaktadır. Bu inceleme süreci, felsefenin tıpkı diğer konularında da olduğu 
gibi, birçok açıdan uzlaşmazlıklara sahne olmuştur. Ben de bu makalede, “duyu 
verileri” olarak adlandırılan ve algı felsefesinin en merkezi tartışmalarından biri 
olan bu kuramı tanıtmayı amaçlıyorum. İlkin klasik duyu verileri kuramının üç 
koşulunu;  “doğrudan  ve  dolaylı  farkındalık”  ayrımını,  “sunum  ile  yorum” 
ayrımı  ile  analiz  ederek,  bir  şeyin  temsilcisi  olarak  var  olmanın  ve  duyu 
verilerinin duyulur niteliklere sahip olmasının ne anlama geldiğini anlatarak, 
açıklamaya  çalışacağım.  Ardından  duyu  verileri  kuramını,  savunucuları 
tarafından, haklılandırmak için sunulan; Yanılsama Argümanını, Halüsinasyon 
Argümanını ve Naif Realizm Paradoksunu tanıtacak ve analiz edeceğim.

1- Duyu Verileri Nedir?

1.Duyu verileri, algılamada doğrudan farkında olduğumuz, zihinsel ve bunun 
dolayısıyla da kişiye özel olan entitelerdir.
2.Duyu  verileri,  genel  kabul  ile,  dış  dünyadaki  nesneleri  temsil  etmekle 
görevlidir.
3.Duyu verileri, duyulur niteliklere sahiptir.
Neyi  kastettiğimizi  daha  net  izah  etmek  için  tek  tek  yukarıdaki  koşulları 
inceleyelim.



 Veritas Analitik Felsefe Dergisi 79

(i)  İçin:  Doğrudan  ve  dolaylı  farkındalık  arasında  ayrım  yapmamız 
gerekir. Dolaylı farkındalık, öznenin sunulana ilişkin yorumuyla elde edilir. Bu 
bakımdan,  çıkarımsaldır.  Doğrudan  farkındalık,  öznenin  yorumu  olmaksızın 
özneye  sunulmuş  olandır.  Bu  bakımdan,  çıkarımsal  değil  temeldir.  Örnek 
vermek gerekir ise,  bir bina duvarına doğru baktığımda duvarın önündeymiş 
gibi gördüğüm ağaç, pek ala bir şekilde o duvarda çizilmiş bir resim olabilir. Bu 
durumda  bana  sunulan,  yalnızca  bir  dizi  renk  gibi  gözükmektedir.  Benim 
yorumum ise, bu renk dizilerini “bina duvarının önündeki ağaç” ya da “Bina 
duvarına çizilmiş ağaç resmi” olarak algılamaktır. Daha iyi anlamak için C. I.  
Lewis’in aşağıdaki ifadesine bakalım:

“Verili unsur, bu değiştirilemez sunum unsurudur; eleştirilebilir ve şüphe 

edilebilir unsur ise yorum unsurudur.1”

C.  I.  Lewis’in  ifadesi,  muhtemelen  çoğu  kuşkucu  tarafından 
reddedilecektir.  Zira  yukarıda  cümle  epistemik  temelciliğin  bir  ifadesidir  ve 
kuşkucular için bu pek de hoş karşılanmaz. Ancak maksadımız şu anda duyu 
verileri fikrinin özünü izah etmektir. Dolayısıyla burada epistemik temelciliğin 
doğruluğunu tartışmayacağız. Şimdi, C. I. Lewis’in ne dediğine daha yakından 
bakalım. O, aslında tıpkı bizim yukarıda yaptığımız gibi sunum ile yorumun 
ayrımını yapmaya çalışmıştır. Onun ifadesini daha iyi idrak etmek için, örneğin, 
pencereden dışarı baktığınızda sahip olduğunuz deneyimi (ya da duyu verisini) 
gözden geçirin. İlk bakışta farkına varacağınız şeyler, binalar, ağaçlar, arabalar, 
gökyüzü ve bulutlar benzeri ögeler olacaktır. Şimdi durup şu soruyu kendinize 
sorun: pencereden dışarıya baktığım anda farkında olduğum tüm her şey bir 
rüyanın mı, yoksa gerçek, fiziksel bir dış dünyanın mı ürünüdür? C. I. Lewis’in 
ifadesine  göre,  bu soruya vereceğiniz  cevap,  sizin,  size  sunulan duyu verisi 

hakkında yaptığınız yorum olacaktır.2 Bunun nedeni, literatürde “Ortak Faktör 
İlkesi” olarak adlandırılan fikirdir. Ortak Faktör İlkesini, William Fish, güzel bir 
örnekle açıklar:

“…aşağıdaki  üç  (birbirinden  ayırt  edilemeyen)  durumu  düşünün:  bir 
denek  pembeye  boyanmış  bir  fil  görmektedir;  bir  denek  aynı  filin 
boyanmamış  halinin  pembe  olduğu  yanılsaması  içindedir  (belki  de 
hayvanat bahçesindeki yeni, deneysel ışıklandırma nedeniyle); bir denek 



 Veritas Analitik Felsefe Dergisi 80

hayvanat bahçesinde pembe bir file baktığı halüsinasyonunu (ya da belki 
de rüyasını) görmektedir. Ortak Faktör İlkesi, doğru algı, yanılsama ve 
halüsinasyon  gibi  birbirinden  ayırt  edilemeyen  durumlarda,  görsel 
deneyimin bu kategorilerden hangisine girdiğine bakılmaksızın, meydana 

gelen zihinsel, durum veya olayın aynı olduğunu söyler.3“

Bu  bilgi  ışığında,  C.  I.  Lewis’in  ifadesinden  yapmakta  olduğumuz 
çıkarımlara  dönersek;  şu  anda  bir  rüyanın  içerisinde  olup  olmadığınıza  dair 
yargınızın eleştirilebilir bir yorum olmasının sebebi, aslında, size sunulan algıda 
bu verinin içerilmiyor oluşudur.

Sonuç  olarak,  genel  anlamda  duyu  verileri  kuramının  savunucuları, 
(i)’deki önerme ile, doğrudan algılanan şeyin, bizim yorumumuz olan; gerçek, 
fiziksel bir dış dünya ya da bir tür halüsinasyon veya yanılsama değil, ancak 
bize  sunulan;  bu  vakalardan  birini  ya  da  çelişik  olmayacak  şekilde  daha 
fazlasını temsil eden duyu verileri olduğunu iddia ederler.

(ii) İçin: bir şeyi temsil etmekle görevli olmanın ne olduğunu anlamamız 
gerekir. Bir şeyin, bir başka şeyi temsil etmekle görevli olduğunu söylemek, o 
şeyin, bir şey hakkında olduğunu, bir şeye yönelik olduğunu söylemektir. Fred 
Dretske, aşağıdaki açıklamada bu durumu daha açık hale getirir:

“…bir yapı olan S, bir özellik olan F’i, ancak ve ancak S, belirli bir obje 
alanının F’ini gösterme (hakkında bilgi sağlama) fonksiyonuna sahip ise, 
temsil eder… Bir hız göstergesi (S), bir arabanın hızını (F) temsil eder. 
İşi,  fonksiyonu, arabanın ne kadar hızlı  hareket ettiğini  (F) göstermek, 

(sürücüye) bilgi sağlamaktır.4”

Böylece, temsiller kendilerinin ötesinde olan hakkında bilgi sağlayıcıları 
olduklarından  dolayı,  sahip  olduğunuz  duyu  verilerinizin  doğruluğu 
değerlendirilir:  dış  dünya,  olduğu  gibi  temsil  ediliyorsa,  doğru;  çarpıtılarak 

temsil ediliyorsa yanlış.5

(iii) İçin: C. I. Lewis’in yaptığı sunum ve yorum ayrımını hatırlamamız 
güzel olacaktır.  Buna göre,  duyu verilerimin duyulur nitelikleri,  verili  unsur, 



 Veritas Analitik Felsefe Dergisi 81

yani sunumdur. Eğer bir ağaç duyu verisine sahip isem, şüphe edilemez olan 
şey  verili  olan  renk  lekeleridir,  görmekte  olduğum  yeşil  ve  kahverengi 
yamalardır. Bu renk yamalarının neyi işaret ettiğinden şüphe edebilirim, ancak 
o  yamaların  benim  tarafımdan  algılandığı  gerçeği,  inkâr  edilemez  bir 

temeldir.6 (iii) şu şekilde formüle edilebilir:

“…eğer bir şey F olarak görünüyor ise, o zaman F olan bir şey vardır. Bu 
genel  ilke,  Howard  Robinson  tarafından,  Fenomenal  İlke  olarak 

adlandırılmaktadır.7”

2- Duyu Verileri Fikrinin Motivasyonları

Bu bölümde, yukarıda ne olduğunu açıkladığımız, “duyu verileri” olarak 
adlandırılan entitelerin, neden gerekli olduğu iddia edildiğini göreceğiz ve bu 
yolda, bahsi geçen entiteleri daha iyi kavrayacağız.

2.1 – Yanılsama Argümanı

Yanılsama argümanı,  duyu verileri  kuramının  savunucuları  tarafından 
sıkça öne sürülen argümanlardan biridir. Öncelikle, yanılsama ve halüsinasyon 
durumları  arasında ayrım yapmak gerekir.  Yanılsama,  gerçekten var  olan ve 
algılanan  bir
nesnenin, sahip olmadığı bir özelliğini, algı dahilinde sahipmiş gibi gözükmesi 
durumudur. Halüsinasyon ise, gerçekte var olmayan bir nesnenin, algı dahilinde 

varmış gibi gözükmesi durumudur.8

Bu  argüman,  gayri  resmi  bir  şekilde,  duyuların  güvenilemez  oluşunu 
temel alarak kesin ve doğru olarak farkında olunan şeyin, dış dünya nesnesi 

olamayacağını, ancak bir duyu verisi olabileceğini iddia eder.9 Michael Huemer 
argümanı resmi bir şekilde, aşağıdaki gibi sunar:

“1. Kişi, yarısı suya batmış düz bir çubuğa bakarken, bükülmüş bir şeyin 
doğrudan farkındadır.
2. Bu durumda, ilgili hiçbir fiziksel şey bükülmüş değildir.



 Veritas Analitik Felsefe Dergisi 82

3.  Dolayısıyla,  kişi  bu  durumda  fiziksel  olmayan  bir  şeyin  doğrudan 
farkındadır.
4. Bu durumda kişinin doğrudan farkında olduğu şey, normal, yanıltıcı 
olmayan algıda doğrudan farkında olunan şeyle aynı türdendir.
5.  Dolayısıyla,  kişi  normal  algıda  fiziksel  olmayan  şeylerin  doğrudan 

farkındadır.10“

Sırasıyla  inceleyelim.  (1)  İçin:  bu  öncülde,  örtük  bir  şekilde,  algının 
nesneleri olduğunu ve bir deneyime sahip olmanın, bu nesne ile kurulan ilişki 
ile  sağlandığını  savunan  ilişkiselci  görüş  kabul  edilir.  “Adverbial  Kuram” 
olarak adlandırılan bir başka algı felsefesi kuramı ise, bu fikrin en başta gelen 
muhalifidir. Bu kurama göre bir deneyime sahip olmak, algı nesnesiyle bir tür 
ilişki  halinde  olmak  değil,  belirli  bir  biçimde  duyumsama  ediminde 
bulunmaktır. Örneğin, kırmızı bir domates deneyimine sahip olmak, ilişkiselci 
kurama göre,  kırmızı  bir  domates ya da kırmızı  bir  yuvarlak duyu verisiyle 
ilişki  halinde  olmakla  sağlanır.  Adverbial  kurama  göre  ise,  bu  deneyim, 
duyumsamanın belirli bir şekliyle, örneğin, kırmızı bir biçimde duyumsama ile 

sağlanır.11 Dolayısıyla bahsi geçen önerme, halihazırda ihtilaflı ve sonuç için 
gerekli  olduğundan,  sonucun  kabulü  için  sorun  teşkil  edecektir.  (2)  İçin: 
sezgisel esaslara dayanan bir önermedir, zira algımızda fiziksel entiteler, duyu 
verisi  kuramının  savunucularına  göre,  yer  almaz,  ki  yukarıda  bahsettiğimiz 
Ortak Faktör İlkesinin gereği de budur. Ancak genel eğilim, dış dünyadaki düz 
bir  çubuğun  suya  girdiğinde  büküldüğünü  benimsemektense,  o  çubuğun 
yalnızca görünüşte büküldüğünü benimseme yönündedir.  (3)  İçin:  (1)  ve (2) 
kabul  edildiğinde,  reddedilmesi  olanaksızdır,  zira  (1),  bükülen  bir  şey 
algıladığımızı; (2), dış dünyada bükülen bir şey olmadığını iddia eder ve eğer, 
(1) ve (2)’de yer alan önermelerin kabul edilmesine rağmen (3) kabul edilmez 
ise,  ya  bükülen  bir  şey  algılamadığımızı  söyleyerek  (1)’de  yer  alan  önerme 
reddedilir,  ya  da  dış  dünyada  da  algımızdaki  gibi  bükülen  bir  şeyin  var 
olduğunu söyleyerek (2)’de yer alan önerme reddedilir. Görüldüğü gibi, (1) ve 
(2)’de yer alan önermelere yapılacak bir doğru değerlemesi, bizi, (3)’de yer alan 
önermenin alacağı değerin, doğru olması gerektiğine götürür, tersi çelişkilidir. 
(4)  İçin:  (3)’de  varılan  ve  yalnızca  (1)  ve  (2)’de  yer  alan  önermeler 
doğrulandığında  doğrulanan  özel  sonuç,  temelsiz  bir  şekilde  genelleştirilir, 
diğer deyişle, yanılsama durumu olsun ya da olmasın her algısal durum için, dış 



 Veritas Analitik Felsefe Dergisi 83

dünya  nesnelerinin  doğrudan  algılanmadığı  iddia  edilir.  Muhtemelen  bahsi 
geçen  önerme,  Ortak  Faktör  İlkesinin  bir  ifadesi  olduğu  iddia  edilerek 
gerekçelendirilmeye  çalışılacaktır.  Fakat  bu  sefer  de  sonuç  değişmeyecektir, 
zira Ortak Faktör İlkesi, bize, yalnızca doğru ve yanlış görünüşlerin fenomenal 
olarak  birbirinden  ayırt  edilemeyeceğini  söyler,  doğru  ve  yanlış  görünme 

durumlarının  aslında  aynı  olduğunu  değil.12 Ortak  Faktör  İlkesi  gerekçe 
gösterilerek, ancak doğrudan farkındalığımızın nesnesinin bir duyu verisi mi, 
yoksa dış dünya mı olduğunu, hangi algısal deneyimin doğru, hangisinin yanlış 
olduğunu bilmediğimizden ötürü, bilemeyeceğimiz söylenebilir, ama, doğrudan 
farkındalığımızın  nesnesinin  dış  dünya  olmadığı,  bahsi  geçen  ilke  ile  iddia 
edilemez. Sonuç olarak, Ortak Faktör İlkesi de bahsedilen önerme için gerekçe 
olarak  gösterilemeyeceğinden,  önerme,  dayanaksız  gözükmektedir.  William 
Fish,  J.  L.  Austin’in,  (4)’de  yer  alan  önermeye  yönelik,  aşağıdaki  itirazına 
dikkat çeker:

“Bana  bir  limonun,  bir  sabun  parçasından  genel  olarak  farklı  olduğu 
söylenirse, hiçbir sabun parçasının limona benzemeyeceğini mi beklerim? 

Neden bekleyeyim ki?13”

(5) İçin: (3)’deki özel sonucu, (4)’de dayanarak genelleştirir. Fakat (4)’de 
yer  alan  önerme  dayanaksız  olduğundan,  (5)’de  yer  alan  önerme  de 
dayanaksızdır.  Buna  ilaveten,  algı  felsefesinin  adverbial  kuramı  doğru  ise, 
Yanılsama  Argümanının  savunucuları  için  aşılması  gereken  bir  başka  sorun 
daha olacaktır.

Sonuç  olarak,  (1)  ve  (2),  (3)  sonucunu  gerektirdiği  için,  Yanılsama 
Argümanı,  bu  noktaya  kadar  geçerli  bir  şekilde  ilerler.  Ancak,  (3), 
genelleştirilmek  istendiğinde,  bu  tür  bir  genellemenin  zorunluluğuna  dair 
rasyonel bir gerekçe sunulmadığından, (4) ve (5)’de yer alan önermeler, zorunlu 
sonuç olarak kabul edilemez. Sözgelimi, Yanılsama Argümanının özel durumlar 
için  iddiası  geçerli  gözükürken,  genel  durumlar  için  aynı  şey  söz  konusu 
değildir: bu argüman, bir bütün olarak, doğru algılama çabası sürecinde istisna 
olan  yanılsamaları,  hatalı  bir  şekilde,  sürecin  bir  normu  olarak  kabul 

etmektedir.14



 Veritas Analitik Felsefe Dergisi 84

2.2- Halüsinasyon Argümanı

Bir diğer  Duyu Verileri  Kuramını  destekleyen argüman,  halüsinasyon 
argümanıdır.  Bu  argüman,  gayrı  resmi  bir  şekilde,  Yanılsama  Argümanında 
olduğu gibi, duyuların güvenilemez olduğunu temele alarak doğrudan farkında 
olunan şeyin, dış dünya değil, duyu verileri olduğunu iddia eder. Jeff Speaks, 
argümanı resmi bir şekilde, aşağıdaki gibi sunar:

“1. Tüm deneyimlerin bir nesnesi vardır (algının ilişkisel görüşü).
2. Halüsinasyon deneyimlerinin zihnin dışında olan nesneleri yoktur.
3. Halüsinasyon deneyimlerinin zihnin içinde olan nesneleri vardır.
(1 & 2)
4.  Deneyim  nesneleri,  halüsinasyon  ve  doğru  deneyim  durumunda, 
aynıdır.
C.  Tüm  deneyimlerin  nesneleri,  ister  halüsinasyon  ister  doğru  olsun, 

zihnin içindedir.15”

Sırasıyla inceleyelim. (1) İçin: Yanılsama Argümanında da olduğu gibi, 
burada da temel öncülün muhalifi adverbial kuramdır. Adverbial kuram doğru 
ise, bahsi geçen önerme yanlıştır. Dolayısıyla bahsi geçen önerme, halihazırda 
ihtilaflı  ve  sonuç  için  gerekli  olduğundan,  sonucun kabulü  için  sorun teşkil 
edecektir. (2) İçin: eğer, halüsinasyon deneyiminin zihnin dışında bir nesnesi 
olsaydı, o zaman bu, halüsinasyon deneyimi olamazdı. Dolayısıyla bahsi geçen 
önerme, ilişkiselci anlayış bağlamında doğru kabul edilebilir. (3) İçin: (1) ve 
(2)’de yer alan önermeler doğru olduğunda, doğru olabilir.  (1) ve (2)’de yer 
alan önermeler, adverbial kuram doğru ise, yanlıştır. O halde, adverbial kuram 
doğru  ise,  (3)  yanlıştır.  (4)  İçin:  Yanılsama  Argümanında  da  yapıldığı  gibi, 
(3)’de  yer  alan  özel  sonuç,  bahsi  geçen  önerme  ile  genelleştirilip,  tüm 
deneyimler için duyu verileri kuramı geçerli hale getirilmeye çalışılmaktadır. 
Öncesinde  de  gördüğümüz  gibi,  bu,  geçersiz  bir  akıl  yürütmedir.  Ve  yine 
öncesinde de gördüğümüz gibi, bu durum, Ortak Faktör İlkesi ile kurtarılamaz.
(C) İçin: (3)’deki özel sonucu, (4)’de dayanarak genelleştirir. Fakat (4)’de yer 
alan önerme dayanaksız olduğundan, (C)’de yer alan önerme de dayanaksızdır. 
Buna  ilaveten,  algı  felsefesinin  adverbial  kuramı  doğru  ise,  Halüsinasyon 
Argümanının savunucuları için aşılması gereken bir başka sorun daha olacaktır.



 Veritas Analitik Felsefe Dergisi 85

Bu incelemenin sonuçları, Yanılsama Argümanındakiler ile aynıdır.

2.3- Naif Realizm Paradoksu

Naif realizm, algıda doğrudan farkında olunan şeyin, dış dünya nesneleri 

olduğu  fikridir  ve  görüldüğü  üzere,  duyu  verileri  kuramını  reddeder.16 Bu 
başlık  altında  sunacağımız  argüman  ise,  diğer  sunduklarımızdan  daha  farklı 
olarak,  naif  realizmin  çelişkisini  göstermeyi  amaçlar.  Bertrand  Russell,  bu 
argümanı, ”An Inquiry into Meaning and Truth” adlı kitabında ifade eder. Onun 
argümanını, aşağıdaki gibi formüle edebiliriz:

1. Naif realizm, fiziksel gerçekleri içerir.
2. Fiziksel gerçekler, naif realizmin yanlış olduğunu gösterir.
3. Dolayısıyla, naif realizm doğru ise, yanlıştır.

4. O halde, naif realizm yanlıştır.17

Sırasıyla inceleyelim. (1) İçin: fiziksel gerçeklerden kastedilmek istenilen, 
dış  dünyayı  algılamanın  belirli  koşullar  altında,  mesela  sinir  sistemimin  bir 
şekilde etkilenmesi ile gerçekleştiğidir. (2) İçin: örneğin bir elmayı doğrudan 
gözlemlediğimizde, doğrudan farkında olduğumuz şey, fiziksel gerçeklere göre, 
elmanın benim sinir sistemim üzerindeki etkisidir. Ancak naif realizm, elmanın 
kendisini  doğrudan  algıladığımızı  söylediğinde,  fiziksel  gerçeklerin  kabul 

etmediği bir şeyi kabul etmiş olur.18 (3) İçin: (1) ve (2)’de yer alan önermeler 
doğru kabul edildiğinde, zorunlu olarak, doğru kabul edilmelidir. (4) İçin: (1) ve 
(2)’de  yer  alan  önermeler,  (3)’deki  önerme  ile,  (4)’deki  önermeyi  sonuç 
gösterir.  (3)  reddedilmediğinde,  bahsi  geçen  sonucun  kabul  edilmemesi 
olanaksızdır.

Sonuç olarak,  (1)  ve (2),  (3)  ve (4)’ü zorunlu olarak gerektirdiği  için, 
argüman  geçerlidir.  Naif  realizm,  sinir  sistemlerinin  etkilenişi  ile  dış  dünya 
nesnelerini algıladığını kabul ettiğinde, doğrudan farkındalığın nesnelerini dış 
dünya kabul edemeyecek ve kendisini yanlışlayacak gibi gözükmektedir. Ancak 
bu, en azından yalnızca bu argüman dahilinde, soyut bir şekilde duyu verilerini 
kabul  etmeyi  gerektirmez:  duyu  verilerinin,  sinir  sistemleri  gibi  fiziksel 
gerçekler ile doğallaştırılmış hali de kabul edilebilir.



 Veritas Analitik Felsefe Dergisi 86

3- Sonuç

Duyu  verileri  kuramının,  doğrudan  farkındalığımızın  nesnesinin  ne 
olduğuna ve ne olamayacağına dair yaptığı çıkışlara, bu çıkışların geçerliliğine 
ve genel itibariyle algı sorunlarının içeriğine değindik. Daha spesifik olarak, 
Yanılsama  ve  Halüsinasyon  Argümanının  karşılaştığı  adverbial  eleştirilere 
dikkat çekerek, algının ilişkiselci ve adverbial görüşü arasındaki uzlaşmazlığın 
sonuçlarını değerlendirdik. Buna ilaveten, Sayın Bertrand Russell’ın işaret ettiği 
Naif  Realizm  Paradoksunu,  layıkıyla  analiz  etmeye  çalıştık.  Tüm  bu  süreç 
içerisinde, “duyu verileri” olarak adlandırılan bu kuramın içeriğini, okurlar için 
daha açık bir hale getirebildiğimizi düşünüyorum.

Notlar

[1]  Lewis,  C.  I.  (1952).  The  given  element  in  empirical  knowledge.  The 
Philosophical Review, 170.

[2] a.g.m., 171.

[3] Fish, W. (2021). Philosophy of perception: A contemporary introduction. 
Routledge, 4.

[4] Dretske, F. (1995). Naturalizing the mind. mit Press, 2.

[5]  Nanay,  B.  (2015).  Perceptual  representation/perceptual  content.  İçinde: 
Matthen, M. (Ed.). (2015).
The Oxford handbook of philosophy of perception, 154. OUP Oxford.

[6]  Price,  H.H.  (1932)  Perception  (London:  Methuen),  3.  Aktaran:  Fish, 
Philosophy of perception: A contemporary introduction, 5.

[7] Snowdon, P. F. (2015). Sense-data. The Oxford handbook of philosophy of 
perception, 128.

[8] Fish, Philosophy of perception: A contemporary introduction, 3.



 Veritas Analitik Felsefe Dergisi 87

[9] Odozor, U. S., & Okonkwo, S. O. (2019). Sense perception and the problem 
of illusion. Global Journal of Social Sciences, 18, 26.

[10] Huemer, Michael, “Sense-Data”, The Stanford Encyclopedia of Philosophy 
(Winter  2017  Edition),  Edward  N.  Zalta  (ed.),  URL  = 
<https://plato.stanford.edu/archives/win2017/entries/sense-data/&gt;.

[11] Speaks, J. (2007). The arguments from illusion and Hallucination. www3. 
nd. edu/jspeaks/courses/2007–8/43904/_ HANDOUTS/illusion-sense-data. Pdf, 
4.

[12] Fish, Philosophy of perception: A contemporary introduction, 4.

[13] Austin,  J.  L.,  & Warnock, G. J.  (1962).  Sense and sensibilia (Vol.  83). 
Oxford:  Clarendon  Press,  50.  Aktaran:  Fish,  Philosophy  of  perception:  A 
contemporary introduction, 14.

[14] Odozor & Okonkwo, Sense perception and the problem of illusion, 28.

[15] Speaks, The arguments from illusion and Hallucination, 2.

[16] Huemer, M. (2001). Skepticism and the Veil of Perception. Rowman & 
Littlefield, 3.

[17] Russell, B. (1995). An inquiry into meaning and truth. Routledge, 15.

[18] a.g.e., 15.

https://plato.stanford.edu/archives/win2017/entries/sense-data/&gt


 Veritas Analitik Felsefe Dergisi 88

Kaynakça

Dretske, F. (1995). Naturalizingthemind. mit Press.

Fish, W. (2021). Philosophy of perception: A contemporary introduction. 
Routledge.

Huemer,  M.  (2001).  Skepticism  and  the  Veil  of  Perception.  Rowman  & 
Littlefield.

Huemer,  Michael,  “Sense-Data”,  The  Stanford  Encyclopedia  of  Philosophy 
(Winter  (ed.),  Zalta  2017  Edition),  Edward  N.  URL 
= https://plato.stanford.edu/archives/win2017/entries/sense-data/.

Lewis,  C.  I.  (1952).  The  given  element  in  empirical  knowledge. The 
Philosophical Review, 168-175.

Nanay,  B.  (2015).  Perceptual  representation/perceptual  content. The  Oxford 
handbook of philosophy of perception, 153-167.

Odozor, U. S., & Okonkwo, S. O. (2019). Sense perception and the problem of 
illusion. Global Journal of Social Sciences, 18, 23-32.

Russell, B. (1995). An inquiry into meaning and truth. Routledge.

Snowdon,  P.  F.  (2015).  Sense-data. The  Oxford  handbook  of  philosophy  of  
perception, 118-135.

Speaks, J. (2007). The arguments from illusion and Hallucination. www3. nd.  
edu/jspeaks/courses/2007–8/43904/_ HANDOUTS/illusion-sense-data. pdf.

https://plato.stanford.edu/archives/win2017/entries/sense-data/


Veritas Analitik Felsefe Dergisi 89



 Veritas Analitik Felsefe Dergisi 90

Giriş
Sayılar, önermeler veya kümeler gibi varlıkların varoluşunu sorgulayan 

klasik  ontolojik  sorular,  ancak  bu  varlıkların  gerçekten  var  olduğunun veya 
olmadığının  iddia  edildiği  cevaplarla  tatmin  olurdu.  Nelerin  var  olduğu  ile 
ilgilenen bu tarz “hakiki” soruları  sormak bir  filozof için belki  de en doğal 
şeydir. Buna rağmen, bazı filozoflar bu tarz derin ontolojik soruların yalnızca 
belirli  teorik  şartlar  sağlanırsa  sorulabileceğini  savunur.  Bu  yazıda  odağım 
analitik felsefe tarihinde önemli bir rol oynamış olan Rudolf Carnap ve onun 
çerçeve (framework) anlayışının, bu tarz sorular hakkında ne gibi tasarruflarda 
bulunduğu hakkında olacak. 

Bu  yazıya  öncelikle  Carnap'ın  çerçeve  anlayışını  ve  içsel  (internal)  - 
dışsal  (external)  sorular  arasında  yaptığı  ayrımı  açıklayarak  başlayacağım. 
Carnap'ın  ontolojik  soruları  çerçeve  sisteminde  nasıl  konumlandırdığından 
bahsedeceğim.  Ardından,  Quine'ın  ve  Carnap’ın  ontolojik  taahhüt  anlayışına 
kısaca değineceğim. Son olarak, klasik ontolojik soruları, eğer bir uzlaşmama 
durumu var ise, Carnap'ın sistemiyle uzlaştırmaya çalışacağım.

Carnap'ın Teorik Çerçeve Anlayışı
Carnap,  Empiricism,  Semantics  and  Ontology (1950)  adlı  eserinde 

çerçeve fikrini ve ilişkili diğer meselelerden ilk defa bahseder. Ona göre, varlık 
atefettiğimiz veya yüklemler  ile  yüklemlediğimiz şeyler  hakkında konuşmak 
veya onlara ontolojik taahütte (ontological commitment) bulunmak  için önce 
bunu  yapmayı  mümkün  kılacak  bir  çerçeve  oluşturmak  gerekir.  Carrnap’ın 
çerçeveler teriminden kastettiği, belirli bir alana (domain) sahip niceleyiciler, 
bireysel  değişkenler  (individual  variables),  bireysel  sabitler  (individual 
constants) ve genel terimler (general terms) içeren ve bunların kullanımını ve 
birbiri  arasındaki  ilişkilerini  belirleyen  bir  dildir  (Carnap,  256).  Başka  bir 
ifadeyle, bir çerçeve, bir topluluk veya fail tarafından önceden belirlenmiş bir 
söylem biçimi sunan bir dil  gibidir.  Örneğin bir kuantum mekaniği dersinde 
ortamda  bulunanlar  tarafından  kabul  edilen  çerçeve  çeşitli  formüllerin  ve 
operasyonların  yapılmasına  el  verirken,  bu  çerçevede  virüslerin  canlı  olup 
olmadığını sormak absürt kaçacaktır. Virüsler hakkındaki diskur kendine ait bir 
biyoloji  çerçevesinde  yürütülebilir.  Örnekten  de  anlaşılabileceği  üzere, 
çerçeveler neler hakkında nasıl konuşulup fikir yürütülebileceğinin sınırlarını 



 Veritas Analitik Felsefe Dergisi 91

çizen yapılardır. Bu belirleme bazen örtük bir şekilde gerçekleşebilir. Carnap'a 
göre  filozoflar  varoluş  sorularını  sormaya  başlamadan  önce  bir  çerçeve 
belirleyip, sorularını bu çerçeve üzerinden sormalıdır. (Carnap, 250).

Carnap, çerçeve kavramıyla birlikte iki tür soruyu birbirinden ayırır: içsel 
ve dışsal sorular. İçsel sorular, bir çerçeve oluşturulduktan sonra ve o çerçeve 
içinde sorulabilen sorulardır.  Örneğin, kümelerin var olup olmadığı,  kümeler 
hakkında  ontolojik  taahhütte  bulunmayı  mümkün  kılan  bir  çerçeve 
oluşturulduktan  sonra  meşru  bir  şekilde  sorulabilir.  Bir  sonraki  adımda  da, 
kümelere özgü bu diskuru kullanarak, kümelerin var olduğunu analitik veya a 
priori  bir  şekile  gösterebilmiş  oluruz.  Ancak  bu  analitiklik  veya  a-priori 
kullanımı  her  zaman  geçerli  olmak  zorunda  değildir.  Örneğin,  bir  fizik 
çerçevesi oluşturup elektronların var olup olmadığını sorsaydık, bu içsel soruya 
a-posteriori olarak da cevap verebilirdik (Carnap, 250). Dolayısı ile Carnap’a 
göre herhangi bir entite hakkında sorulacak soruya cevap verirken izlenilmesi 
gereken yol öncelikle uygun bir çerçeve belirlemek, ardından da o entitenin o 
çerçeve  içerisindeki  varlığına  veya  karakterine  göre  cevap  vermek  şeklinde 
gerçekleşmelidir. 

Öte  yandan,  dışsal  sorular,  çerçevelerin  kendisi  hakkındaki  sorulardır. 
Bunlar bilişsel olmayan (non-cognitive) sorulardır, yani bu soruların cevapları 
doğruluk değeri taşımaz veya önermesel bir içeriğe sahip değillerdir.  Carnap 
klasik ontolojik soruları dışsal sorular olarak yorumlar. Klasik ontolojik sorular, 
sayıların tüm bu çerçeve tartışmalarından bağımsız olarak gerçekten var olup 
olmadığını bilmek ister. Veya çerçeve tartışmaları göz önüne alırsak, nihai ve 
hakiki  çerçevenin  hangisi  olduğunu  bilmek  ister  denebilir.  Ancak  Carnap'ın 
belirttiği  gibi,  bu  sadece  bir  kategori  hatasıdır.  Varlıkların  varoluşundan  ve 
karakterinden ancak bir dilsel yapı/diskur, yani bir çerçeve içinde anlamlı bir 
şekilde konuşabiliriz. Dolayısıyla çerçeve dışı  sorular olan hangi çerçevenin 
benimseneceğiyle ilgili sorular pratik sorulardır. Bu soruların cevapları olgusal 
meselelere  yönelik  olmayıp,  doğruluk  değeri  olmayan  ve  yüklemleri 
"malı/meli" tarzı ekler ile biten cümleler olmalıdır. Ancak çerçevelerle ilgili tüm 
sorular  bu şekilde  değildir.  Örneğin,  bir  çerçevenin diğerlerinden daha basit 
olup olmadığı  sorusu,  doğruluk değeri  taşıyan teorik  bir  meseledir  (Carnap, 
251).  Yine de Carnap,  bu durumun bir  çerçeveyi  diğerine tercih etmek için 
bilişsel (cognitive) bir neden sunmadığını, ancak ve ancak pratik ve pragmatik 
bir neden sunabileceğini de ekler. Dolayısıyla, çerçeve seçimi ve dışsal sorular 



 Veritas Analitik Felsefe Dergisi 92

bilişsel  olmayan  bir  doğaya  sahiptir.  Bu  kabul  büyük  ihtimalle,  Carnap'ın 
"malı/meli"  ile  biten  cümleler  hakkında  bilişsel  olmayan  bir  tutum 
benimsemesinden kaynaklanıyor. Bu pozisyon, “malı, meli” ile biten, hem etik 
hem de pratik cümleleri bilişsel olmayan olarak nitelendirir. Acaba Carnap'ın 
bazı  dışsal  soruları  (örneğin,  "Bu  çerçeveyi  benimsemeli  miyim?")  bilişsel 
olmayan  olarak  görmesinin  nedeni,  bu  soruların  'olmalı'  ve  'yapılmalı'  tarzı 
yüklemleri içermesi midir?

Ontolojik Taahhütler
Ontolojik  taahhüt  kavramını  ilk  olarak  ortaya  atan  Quine  ve  çerçeve 

anlayışını  geliştiren  Carnap,  ontolojik  taahhüt  kriteri  ve  mantıksal  formu 
konusunda  hemfikir  görünmektedir.  Quine'ın  kriterine  göre,  bir  teorinin 
ontolojik  taahhütleri,  o  teorinin  doğru  olması  için  var  olması  gereken 
entitelerdir. Ontolojik taahhütler, birinci dereceden yüklem mantığı cümleleriyle 
ifade  edilebilir.  Formel  olarak,  bir  teori,  ancak  ve  ancak  ifade  ettiği  birinci 
dereceden yüklem mantığı cümlelerindeki bağlı değişkenlerin değerleri olabilen 
entitelerin varlıklarına taahhütte bulunabilir. (Quine, 3-6). Örneğin, şu cümleyi 
ele alalım: ∃x (Px ∧ Fy). Burada P, Pegasus olmaklığı (pegasizes) ifade eden bir 
yüklem olsun. Bu cümle, Pegasus'un varlığına taahhütte bulunur, çünkü P ile 
nicelenmiş olan ‘x’ değişkeni bağlı bir değişkendir. Ancak cümle F yüklemi için 
bir taahhütte bulunmaz, çünkü y değişkeni bağlı değildir. Carnap da, Quine'ın 
bu şemasını en azından bir çerçeve içinde takip ediyor görünmektedir (Quine, 
251).

Quine  ile  Carnap  arasındaki  fark  ise,  Carnap  için  ∃x  (Px  ∧ Fy)  gibi 
cümlelerin  her  zaman  Pegasus'un  varlığına  taahhütte  bulunmamasıdır. 
Niceleyicilerimizin yalnızca sayılar üzerinde niceleme yaptığı bir çerçevede, bu 
cümle  Pegasus'un  varlığına  taahhütte  bulunmaz.  Yalnızca  Pegasus  hakkında 
konuşmaya izin veren çerçevelerde Pegasus'un varlığına taahhütte bulunulabilir. 
En azından onun çerçeve teorisi bunu önermektedir.

Klasik Ontolojinin Carnapcı Çerçevelerle 
Uzlaştırılması

Klasik ontolojik soruları Carnap'ın çerçeve anlayışıyla uzlaştırmanın bir 
yolu var mıdır? Bence cevap kısmen evet, kısmen hayırdır. Niceleyicilerimizin 



 Veritas Analitik Felsefe Dergisi 93

neredeyse her şeyi kapsadığı çok geniş bir çerçeve benimseyebiliriz. Carnap'ın 
anlayışında bunu engelleyen bir şey yoktur. Niceleyici alanımızı genişletebilir 
ve  daha  fazla  genel  terim  ekleyebiliriz.  Başka  bir  deyişle,  bu  varlıkların 
gerçekten var olduğunu kabul etmeden, en radikal Platonist  veya realistlerin 
çerçevesini benimsemiş oluyoruz. Yani, varlığı tartışmalı olan neredeyse her tür 
entiteye kolaylıkla ontolojik taahütte bulanbilmemize izin veren olabilecek en 
kapsamlı  çerçeveyi  seçtiğimizi  düşünün.  Bu  manevramız  ile, 
“Sayılar/kümeler/önermeler vb. var mıdır?” şeklindeki sorulara “evet” cevabı 
vermeden de bu soruları içsel kılmış olduk. Artık neredeyse her felsefi soruyu 
içsel  olarak  (dolayısı  ile  Carnap  açısından  masumane  bir  biçimde) 
sorabileceğimiz bir çerçevedeyiz. Dolayısıyla, Carnap'ın tüm isteklerini yerine 
getiriyor ve yine de en çılgın sorularımızı sorunsuz bir şekilde aynı çerçeve 
içinde sorabiliyoruz.

Başta sorduğum sorunun "hayır" kısmına gelecek olursak, Carnap’a göre 
klasik ontolojik sorular doğrudan varoluş iddiaları ararken, çerçeve diskuru, ne 
kadar büyük çerçeveleriniz olsa da, onlara bunu sunamaz. Carnap şöyle der: 
"...Bir çerçevenin kabulü, metafizik bir doktrin anlamına gelmemelidir..." (257). 
Dolayısıyla,  “klasik  ontologlar”  bahsi  geçen  manevra  ile  yalnızca  sorularını 
sorunsuz  bir  şekilde  sormalarını  sağlayacak  olan  pratik  açıdan  faydalı  bir 
çerçeve  elde  etmiş  olurlar.  Ancak  klasik  ontoloji  tarafından  isteği  duyulan 
çerçevelerden bağımsız hakiki bir varlık iddiasında bulunamazlar. Elde ettikleri 
şey sadece diğerlerinden çok daha büyük olan pragmatik ve pratik  dilsel bir 
yapıdır. Bu yapının olan şeyleri olduğu gibi anlatabileceği düşüncesi, Carnap’ın 
çerçeve  anlayışında  yadsınan  bir  düşüncedir.  Bu  nedenle,  klasik  ontolojik 
sorular  ile Carnap'ın çerçeve tezi bu anlamda uzlaştırılamaz gibi görünüyor.



 Veritas Analitik Felsefe Dergisi 94

Kaynakça

Carnap, R. (1950). Empiricism, Semantics, and Ontology. Revue Internationale 
de Philosophie, 4(11), 20–40. http://www.jstor.org/stable/23932367.

Quine, W. V. O. (1995). Things and their Place in Theories. In Paul K. Moser & 
J.  D.  Trout  (eds.),  Contemporary  Materialism:  A Reader.  New  York: 
Routledge. pp. 193.

Quine, W. V. (1948). On What There Is. The Review of Metaphysics, 2(5), 21–
38. http://www.jstor.org/stable/20123117

http://www.jstor.org/stable/20123117
http://www.jstor.org/stable/23932367

	İmtiyaz Sahibi
	Genel Yayın Yönetmeni
	Sorumlu Yazı İşleri Müdürü
	Editörler
	Logo Tasarım
	Kapak Tasarım
	İletişim
	Manifestomuz
	Editör’den
	Giriş
	Barcan Formülleri ve Zorunluculuk
	Aktüelizm-İmkancılık (Possibilism) Tartışması
	Bir Aktüelist Teori Olarak Zorunluculuk
	Sonuç
	Notlar
	Kaynakça
	1. Giriş
	2. İnsan İradesi Üzerine Nörobilimsel Deneyler

	2.1. Libet’in Deneyleri
	2.2. Haggard ve Eimer Deneyi
	2.3. Haynes Deneyi
	2.4. Fried Deneyi
	2.5. Tse ve Schlegel Deneyi
	3. Bu Nörobilimsel Deneylerin Çeşitli Yorumları
	4. Akkirmânî’nin İnsan İradesine İlişkin Vesileci Bakış Açısı
	5. Akkirmânî’nin İnsan İradesine Bakışı ve Nörobilimsel Deneyler
	6. Sonuçlar
	Referanslar

	Notlar
	Özet
	Giriş
	1- Duyu Verileri Nedir?
	2- Duyu Verileri Fikrinin Motivasyonları
	2.1 – Yanılsama Argümanı
	2.2- Halüsinasyon Argümanı
	2.3- Naif Realizm Paradoksu
	3- Sonuç
	Notlar
	Kaynakça
	Giriş
	Carnap'ın Teorik Çerçeve Anlayışı
	Ontolojik Taahhütler
	Klasik Ontolojinin Carnapcı Çerçevelerle Uzlaştırılması
	Kaynakça


